
 

 

Roberto Valentini 

 
 
 

   

   

DDDaaannnttteee   aaa   rrrooovvveeesssccciiiooo   

Il XXXIV Canto dell’Inferno capovolto 

   

   
 
 

 
 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

Youcanprint Self - Publishing 



 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Titolo | Dante a rovescio 

Sottotitolo | Il XXXIV Canto dell’Inferno capovolto 

Autore | Roberto Valentini 

Copertina a cura dell’autore 

ISBN | 978-88-91100-40-5 

 

 

© Tutti i diritti riservati all’Autore 

Nessuna parte di questo libro può essere riprodotta senza il  

preventivo assenso dell’Autore. 

 

Youcanprint Self-Publishing 

Via Roma, 73 - 73039 Tricase (LE) - Italy 

www.youcanprint.it 

info@youcanprint.it 

Facebook: facebook.com/youcanprint.it 

Twitter: twitter.com/youcanprintit 



3 

 

Indice 
 
 
 
 
 
 
Lullo, il ’600, Eco: come ribaltare Lucifero e l’Inferno di Dante    5 
 
 
 
Terzine I-IV          9
   
Terzine V-VIII          13 
 
Terzine IX-XII          15 
 
Terzine XIII-XVI         19 
 
Terzine XVII-XX         23 
 
Terzine XXI-XXIV         25 
 
Terzine XXV-XXVIII         27 
 
Terzine XXIX-XXXII         29 
 
Terzine XXXIII-XXXVI        31 
 
Terzine XXXVII-XL         33 
 
Terzine XLI-XLIV         37 
 
Terzine XLV-XLVI e v. 139.        41 
 
 
 
Postfazione          43 
 
 
Bibliografia          53 
 

 
 
 
 
 
 
 



4 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 

 

Lullo, il ’600, Eco: come ribaltare Lucifero e l’Inferno di Dante. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Al margin del ristar di vostra morte / mi persi in un deserto illuminato”; in questo 

modo Umberto Eco capovolge il primo verso della Divina Commedia, proseguendo con 

alcune terzine del Canto I, V e XXXIII dell’Inferno (Cfr. Eco, Sator arepo eccetera, 

Nottetempo, Roma, 2006). Accogliendo la tenzone “semiologica” innescata dall’autore de 

Il nome della rosa, si offre in questo volume una riscrittura per oppositionem dell’intero 

ultimo canto dell’Inferno; figurando un giardino delle idee che ospiti un albero 

tassonomico basato su coppie oppositive, si è dunque provato a indovinarne quelle che 

consentano di vedere in filigrana il rovescio di un testo e, sollevandone un embrice della 

volta, di lasciarne spiovere il thaumazein di-segnato, grazie a tale finzione poetica, sullo 

sfondo del suo “negativo”. Il lavorio sulla lastra incandescente della lingua è un gioco 

terribilmente serio (si pensi all’abisso creazionistico su cui strapiombano il notariqon o la 

temurah cabalistica) tanto che fra i risvolti dei suoi esercizi risiede in fondo, nobilitandone 

lo sforzo, un riflesso di quella suggestione e attrattiva animatrice dei tentativi di 

costruzione di “lingue filosofiche a priori”. 

Dall’Ars magna di Lullo ai progetti secenteschi si è infatti sempre trattato, per 

eliminare gli idola dal seno ambiguo delle lingue naturali, di fornire una grammatica delle 

idee, un’ordinata gerarchia enciclopedica, una tipologia notazionale non dissimile da 



6 

 

quella che dobbiamo immaginare nell’opera di “sfoderar le poesie”. In effetti, fissando 

nel presente esercizio “lume” quale contrario di “nebbia” o “lo servidor del gaudente 

spazzo” in vece di “lo ’mperador del doloroso regno” (sulla scorta di un’implicita 

contrapposizione assiologia: al suolo valorizzato e civile del regno contrasta una landa 

arida e desertica) non si chiama in causa un principio dissimile, ancor prima delle suddette 

creazioni,  da quello dell’“albero di Porfirio”; struttura nella quale, in base agli studi 

aristotelici sulla definizione, il neoplatonico che raccolse le Enneadi e stilò la biografia di 

Plotino divise, lippis et tonsoribus, ogni genere per mezzo di due differenze che 

costituiscono giustappunto una coppia di opposti.  

Se poi, leggendo gli ambiziosi progetti secenteschi di Dalgarno e Wilkins, si ammette 

che la classificazione consideri non solo i generi naturali, sino alle più esigue varietà di 

piante e animali, ma persino quelli di artefatti e accidenti – tentativo estraneo alla 

tradizione aristotelica – ecco allora come proprio guardando le tavole dei primitivi si 

possano rinvenire coppie all’uopo per il cimento intrapreso (tavole come quelle dei 17 

generi fondamentali, dei generi intermedi e delle specie di Dalgarno o dei 40 Generi 

maggiori che attraverso le 251 differenze peculiari danno luogo alle 2030 specie di 

Wilkins). Alla base di una scrittura composizionale sta infatti proprio una recensione delle 

idee generali come del sapere empirico in cui le specie (i primitivi) si articolano 

dicotomicamente – tramite le differenze – in coppie nelle quali le prime sono affiancate 

prevalentemente con un criterio oppositivo (attraverso antonimia, complementarità, 

conversità, relatività, antipodalità, graduazione et cetera; ciò sia vero pur riconoscendo che 

spesso le differenze vengono accoppiate in modo discutibile  “because – come si legge 

nell’Essay toward a real character, and a philosophical language – I knew not to provide 

for them better”). 

In quei progetti – si prenda ad esempio quello di Wilkins – si cercò di “classificare 

insieme nozioni fondamentali di stampo platonico, come Dio mondo o albero, insieme a 

bevande come birra, ruoli politici, nozioni militari ed ecclesiastiche, l’intero universo 

nozionale di un cittadino inglese del XVII secolo” (U. Eco, La ricerca della lingua perfetta 

nella  cultura europea, Laterza, Bari, 2002, p. 269); per forgiare così il senso e l’agudeza 

di un inferno dantesco capovolto non ci si poteva impegnare soltanto nell’esercizio di un 

rovesciamento rispetto ad ogni singolo termine o verso (mantenendo terza rima, 

endecasillabi per lo più canonici e prevalente lessico coevo); ciò doveva parimenti 

combinarsi, nel lume della più mirifica efficacia, con il ribaltamento del significato 

complessivo del canto e del poema. Si doveva cioè mettere sottosopra l’intero scibile 

istoriato nell’opera dantesca: supporre dunque che Dante sarebbe forse dovuto entrare 

dall’egresso dell’Inferno (se più che tomista fosse stato solo un “buon cristiano”), per 

uscirvi quindi ore rotundo annunciando, senza più segno e traduzione, la concinnità della 

favella, la fertilità del dire in cui celebrare la beltà d’un’imago hominis onnilaterale, sintesi 

non solo di amore e intelletto, ma parimenti di spirito e corpo, di verità ed errore, di 

piacere e felicità (si veda la postfazione al lavoro). Ecco dunque profilarsi quale rovescio 

del fondo dell’Inferno e del suo abisso di male e di dolore, un paradiso terrestre 

(contraffazione di quello vago e sereno sito sul monte del Purgatorio) dispensatore di 

voluttuosa letizia e d’un’edonistica celebrazione dell’uomo. Sia detto che a supporto di tale 

gesto l’ape laboriosa della ricerca, avvalendosi del magistero di Gianfranco Contini, si è 

corroborata della sua celebre opinione circa la paternità dantesca di un poemetto “osceno” 

come Il Fiore, autentica e insuperabile legittimazione ad un lavoro così apparentemente 

dissacrante. Dirimendo qualsivoglia impressione di vaghezza vi si è dunque aggiunta una 



7 

 

analisi in postfazione che ne ricreasse una solida struttura portante ed un corposo apparato 

di note concepite (oltre che per una guida alla lettura) quale vero e proprio barthesiano 

“testo di godimento”. Un fondaco affastellato di rimandi alla Commedia, ai Commentari e 

ad altre opere nello sforzo, almeno tentato, di renderli il più possibile funzionali ad un 

effetto di marcato contrasto comico-burlesco; assecondando un piacere famelico e “ozioso” 

della lettura che le mostrasse il verdicante pascolo della parola.  

Altrimenti detto qui non si incorre nella presunzione dell’Ars magna Lulli, delle nove 

dignità e della combinatoria che genera le sue triplette; non si vogliono convertire gli 

infideles, ebrei o musulmani, come Lullo avrebbe desiderato presentandosi loro con la 

propria tabula generalis (l’ardua impresa che non a caso, secondo tale leggenda, lo vide 

morire martirizzato dai saraceni, quasi scontando la dissimulata natura dialettica dell’Ars, 

il fatto che potesse fornire non tanto dei ferrei convincimenti logici per convertirli, quanto 

un marchingegno mnemonico per rammemorare gli argomenti a favore di una tesi 

precostituita e di un contenuto veritativo presupposto: quello dell’organizzazione del 

mondo operata dalla tradizione cristiana occidentale; cfr. U. Eco, La ricerca della lingua 

perfetta nella  cultura europea, cit., p. 60 e ssg). 

Fingendo piuttosto l’inverarsi dell’utopia enciclopedica rinascimentale e barocca, 

seguendo ciò che Wilkins, come un pioniere della sempre più attuale organizzazione 

flessibile e “rizomatica” del sapere, avrebbe oscuramente intuito, altro non s’intende 

compiere che secondare il bizzarro pensiero – su cui fondare le oppositiones – di 

fantasticare intorno ad un inesauribile alfabeto dell’umano intelligere, atlante cosmico o 

pantografo divino che dir si voglia. Insomma, proprio l’aspetto di cui Leibniz ben presto 

comprese la fallibilità (concentrandosi piuttosto sulla characteristica, su di un linguaggio 

logico basato sulla forza combinatoria del calcolus) ne diviene invece il cuore pulsante.  

Rispetto a quel “pensiero cieco”, in cui celebrare la mera forma sintattica come ciò 

che, veicolo di verità, potesse condurre dal noto all’ignoto, ecco rivalersi proprio il 

punctum dolens dei disegni di lingue a priori: il ricorrere delle varie entità (generi, specie o 

altro) in diverse tavole e sotto differenti profili – cioè la fucina della polisemia – si offre 

dunque come la risorsa creativa grazie a cui potersi, a vantaggio di tale “demoniaco” 

trastullo, intrattenere con l’essere del linguaggio (senza la cui apertura non si darebbe in 

fondo nemmeno quella verità): “in un ordine diverso, per quanto quello in cui ci 

muoviamo noi ritardatari, così pazzesco com’è, sembri alla nostra ragione l’unico in cui la 

divinità può svolgere i propri attributi, riconoscersi e saggiarsi nei limiti di un assunto di 

cui ignoriamo il significato” (così Montale in Visita a Fadin ne La Bufera).  

D’altronde non è forse proprio la Poesia, quella vergata dal volgare illustre, dalla 

lingua poetica con cui Dante inseguì il sogno di una restaurazione edenica della forma 

locutionis perfetta (in grado di rendere le parole adeguate a ciò che debbono esprimere), a 

donarci una lingua universale?  Il mezzo mediante il quale sia plausibile non solo trovare 

l’alfabeto delle idee, ma anche il principio d’ogni (im)possibile tradursi del significato, sin 

a giocar in “gioi” con Dante stesso, come in-colpevoli figli d’Adamo?    

 

Opera naturale è ch’uom favella; 

ma così o così, natura lascia 

poi fare a voi secondo che v’abbella. 

 

Paradiso XXVI, 130-132 



8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

TESTO DANTESCO    TESTO ROVESCIATO 

 

“Vexilla regis prodeunt inferni   “Astae servi recedunt  paradisi  

verso di noi; però dinanzi mira”,   lungi da noi; più in dietro il guardo sfoca” 

disse  ̕l maestro mio, “se tu  ̕l discerni”.       3  pensò ’l mardoceo altrui, “se nol ravvisi”.                   

Come quando una grossa nebbia spira,   Altrimenti, quand’è ’l lume ch’affioca, 

o quando l’emisperio nostro annotta,   o quando la remota spera splende, 

par di lungi un molin che ’l vento gira,       6   da che a provo son i tel ch’uzza alloca,                                     

veder mi parve un tal dificio allotta;   certo udie quel che tal selva rende; 

poi per lo vento mi ristrinsi retro   tosto per la bonaccia corsi innanzi 

al duca mio, ché non lì era altra grotta.       9   a sbercia altrui, ché ’i eran molte tende.                           

Già era, e con paura il metto in metro,            Non era ancor, e con gioia ne romanzi,  

là dove l’ombre tutte eran coperte,   qua ove nessun corpo stava spoglio,  

e trasparien come festuca in vetro.       12  e ascosi eran quai rocchi in rena anzi.          

 

 

 
1. Astae servi…: Come il verso dantesco risponde all’uso di mutare o parodiare i testi sacri 

aggiungendo la parola inferni al primo verso di un inno di Venanzio Fortunato (VI secolo) in onore 

della croce di Cristo, così il rovescio del canto opera da principio quella riduzione comica-realistica 

che lo pervade con andamento alacre e vivo (rovesciamento dell’attacco solenne e cupo di quello 

originario) sin dal licenzioso rimando metaforico al sesso maschile (essendo di per sé lo stendardo 

già allusione ad esso come la rocca a quello femminile ne Il Fiore dantesco; cfr. anche l’uso nel 

Ragionamento dell’Aretino: “poi che il bacelliere mi ebbe piantato due volte lo stendardo nella 

rocca e una nel rivellino”). Derivata in ultimo l’opposizione vexilum/astae da quella alto/basso – il 

vessillo appare distinto dal suo garrire ai venti e l’asta al conficcarsi nel terreno – l’invito a sfocare 

lo sguardo indietro, a ripercorrere cioè il percorso ambage nella concentrazione della vista al punto 

da sfocarla (sfoca contrario di mira nel senso di “affisare nitidamente”), indica quanto di 

conseguenza sia ingannevole la variazione delle proporzioni sull’orizzonte a seconda del luogo 

occupato. Il recedere delle aste del tridente del servus paradisi (simbolo delle tre forme di abitus 

erotico; si veda la nota ai vv. 50-51) potrebbe così possedere un puro valore traslato come 

d’altronde, essendo Lucifero immobile, s’ha per l’“avanzare” del testo dantesco (cfr. anche Inf. 

VIII, 67-68, innanzi alle mura di Dite).  

3. pensò il mardoceo: l’antitesi dire/pensare è qui mutuata da quella fra vox lautente e vox silente 

della cogitatio in quanto monologo interiore dell’anima; vi si legga quindi la concezione della 

taciturnitas nella Regula monastica, del pensare in quanto affermazione delle cose nel cuore 

ripetendo la creazione del Verbo (sottendendo un ulteriore possibile dualismo, sul piano 

speculativo-teologico-culturale, fra la visione tomistica dantesca e la posizione agostiniana). Quella 

maestro/mardocheo, assunto il termine nell’accezione popolare di persona sciocca e insulsa, si 

carica di un altro prezioso contrasto rispetto alla sua valenza positiva nella Commedia laddove, nella 

tetra nebbia che avvolge gli iracondi del Purgatorio, durante la prima delle visioni che si presentano 

all’“immaginativa” di Dante appare a fianco del crocifisso “dispettoso e fero” di Aman proprio “’l 

giusto Mardoceo/ che fu al dire e al far così intero” (cfr. Purg. 28-30: Aman ministro di Assuero, re 

di Persia, fu appunto punito dal sovrano per avergli fatto decretare, con editto poi revocato, lo 

sterminio dei giudei a causa del suo risentimento verso lo stesso Mardocheo). 

4-7. Altrimenti…: il rovesciamento della similitudine suggerisce una antilogia in cui l’avverbio 

iniziale (altrimenti) deve riferirsi a da che a provo, secondo tale costrutto: diversamente, nel 

momento in cui un rado lume si affievolisce (si stempera la luce nell’ottenebrarsi del crepuscolo) e 

la remota sfera delle stelle fisse splende, da quando vicino (a provo) è il venticello lieve (uzza) che 



10 

 

fa porre (alloca) in un determinato luogo le pale del mulino (i tel che le ricoprono, per sineddoche 

contrapposti a questo), udii con certezza ciò che in tale selva si percepisce (che essa rende). 

Trovandosi uzza riferito per ipallage alla successiva proposizione retta da udie, quest’ultimo, come 

parafrasato, non è alla lettera detto dei teli, pur potendosene immaginare il fruscio, ma, secondo la 

figura retorica, del medesimo venticello (che si tratti di mulino a vento è desumibile dalla stessa 

similitudine dantesca – i mulini a vento erano all’epoca opera recente – tesa come sempre a 

rafforzarne l’inventiva).  

─ a provo: col significato di “appresso” derivato dal latino ad propre e tolto probabilmente dal 

francese apruef o dal provenzale aprop; cfr. Inf. XII, 91-93: “danne un de’ tuoi, a cui noi siamo a 

provo ”. 

─ uzza: l’opposizione fra vento ed uzza risulta di natura intensiva: il termine, col senso di aria 

pungente del primo mattino, è una variazione toscana del meridionale uggia e trova altresì il pregio 

di un contrasto, pur fuori dalla Commedia, con un suo diverso uso dantesco derivato dal francese 

antico houce (av. 1321). La stessa scelta del verbo affiocare appare dunque caratterizzata da tale 

coloritura semantica, dal doversi cioè individuare il contrario rispetto al vento intenso e veemente 

necessario a muovere le pale del mulino (come rimarcato dall’accrescitivo spira). Le antitesi 

parte/tutto (emisperio /spera) e noto/ignoto alla base del contrasto “emisperio nostro/remota spera” 

si trovano invece recuperate dal mero semantema al piano complessivo dell’interpretazione, ove 

estranea (remota) sia appunto intesa la sfera celeste rispetto al mondo sublunare della terra. 

─ alloca: posiziona, àncora, fissa, per contrarietà letterale a gira: nel senso per cui il venticello 

susciti al mugnaio l’idea di costruire il mulino; per l’uso del termine cfr. Par. XXVIII, 19-21: “e 

quale stella par quinci più poca, / parrebbe luna locata con esso”. 

─ udie: forma di perfetto arcaico con l’uscita in –ie invece della più comune in –io (cfr. Inf. XXVII 

78 e Purg. XXIII 10) determinata dall’antitesi per cinestesi con veder; antitesi per altro rafforzata 

dal contrasto fra la gradazione della verosimiglianza: “mi parve veder /certo udie”.  

─ selva: sulla scorta dell’antonimia culturale edificio/selva, il vocabolo riecheggia chiaramente “la 

divina foresta” del paradiso terrestre di cui il canto ribaltato esibisce e contrario la caricatura di una 

perigliosa, sustanziale appartenenza al peccato. Anche in tale contesto si mantiene dunque la 

collocazione dell’Eden, seppur in una cosmologia rovesciata, sulla sommità dell’“altissimo monte” 

posto nell’acque dell’emisfero australe (su ciò si veda la postfazione). 

8-9. Tosto per la bonaccia…: sulla scorta di una reminiscenza della Commedia e grazie a una lente 

satirica si proietta l’empio e ridicolo atto di Sapìa Senesi (il suo riflessivo ed emendante rivedersi 

stupida come il merlo presuntuoso), giusto nella scellerata e irriverente corsa dello stesso doppio del 

Dante-personaggio (cfr. Purg. XIII, 121-123: “tanto ch’io volsi in su l’ardita faccia, / gridando a 

Dio: ‘Omai più non ti temo!’/ come fé il merlo per poca bonaccia”). Bonaccia/vento è di nuovo 

antitesi intensiva con possibile contrapposizione fra la bonaccia e “l’aura dolce” dell’Eden del 

Purgatorio “per cui le fronde, tremolando, pronte/ tutte quante piegavano alla parte/ u’ la 

prim’ombra gitta il santo monte” (cfr. Purg. XXVIII, 10-12). La scelta del posteriore sbercia per 

duca (guida), col significato di persona poco pratica, maldestra e incapace, viene dettata sia per la 

derivazione popolaresca toscana (da sberciare con s prostetica in funzione intensiva di 

caratterizzazione rusticale frequente ad esempio nel Folengo; qui s-berciare nel senso di emettere 

gridi ben si contrappone ai fermi apoftegmi e ai taciti ammonimenti di Virgilio), sia per il timbro 

espressionistico e l’esito comico; effetto altresì ribadito dalla facile messa in rima ricca con 

sguercia, allusione ad un procedere affatto contrario alla chiara visione della ragione simbolizzata 

da Virgilio. 

─ tenda: il termine, ovviamente antitetico a grotta in base all’antonimia natura/cultura, ha qui valore 

ironico, come mostreranno i versi seguenti, non solo rispetto al modello dantesco (pensando 

all’“l’alta selva vota” del Purgatorio), ma alla stessa Scrittura: “Chi potrà dimorare, o Signore, nella 

tua tenda? Chi potrà abitare nel tuo santo monte?” (Ps. 14, 1). Pur estraneo alla Commedia, trovasi 

nell’Ottimo Commento (1333) in relazione (oltre che a Par. IV) al “folle Acan” negli esempi 

d’avarizia puniti nel XX canto del Purgatorio: “Rispuose Acam, e disse a lui: Veramente io peccai 

dinanzi dal Signore d’Isdrael; e così feci. Io vidi intra la preda uno mantello sanguigno molto bruno, 



11 

 

e CC sicli d’argento, e una riga d’oro di L sicli; e disiderando queste cose, tolsilemi, e nascosi in 

mezzo della tenda mia, e l’argento, cavata la terra, ricoprii”. 

─ ’i: ’i vale vi, ed è forma di pronome dativo con valore avverbiale. 

10-12. Non era ancor…: correndo innanzi verso i torbidi sospiri che, diversamente dal venticello 

dell’immagine racchiusa al  v. 6, s’odono dalle tende di un siffatto paradiso terrestre, comincia a 

palesarsi la crassa parodia di quello rappresentato nella Commedia: anzitutto della casta audacia con 

cui Dante prega Matelda, avvolta di levità angelica e modestia verginale, di avvicinarglisi beandolo 

col fulgore dei suoi occhi, col sorriso e col canto. Ben altrimenti da tale suono celestiale, Alùci 

(rovesciamento metatetico di Dante con rinominazione ottenuta per mezzo di sciarada antonimica 

sul termine da ribaltare: Dante/D’ante – Alùci/A luci, ovvero sulla scorta dell’antitesi scuri/finestre) 

discernendo gemiti concupiscenti si trova in prossimità “ove nessun corpo stava spoglio”; timoroso 

afferma quindi “non era ancor e con gioia ne romanzi”, ricalcando proprio quei “versi d’amore e 

prose di romanzi” (cfr. Purg. XXVI, 118) riferimento all’incontro nel girone dei lussuriosi con il 

trovatore Arnaldo Daniello. In questo paradiso, alcova di atti e sfrenatezze licenziose, le tende sono 

tuttavia ancora immagine della riservatezza e del pudore d’una dimensione domestica (la tenda 

quale dimora/domus), cui “i corpi ascosi quai rocchi in rena” sembrano apertamente alludere; 

giustificando così la precedente affermazione del loro non essere ancora “spogli” (con antitesi 

naturale fra ombra, anima, e corpo).  

─ rocchi: il contrasto festuca/rocchi nasce dall’opposizione piccolo/grande in una stessa materia 

legnosa. Per l’uso del termine nella Commedia cfr. Purg. XXIV, 28-30: “Ubaldin della Pila e 

Bonifazio / che pasturò col rocco molte genti”.  Sul rimando metaforico di rocco (bastone pastorale) 

al membro maschile si veda ad exemplum il Ragionamento dell’Aretino: “appuntando le piante dei 

piedi al muro della camera, portando contra lo smisurato pastorale, se lo avea riposto nel corpo 

come si ripongono le spade nelle guaine”. Più genericamente trovasi bordone (bastone) nello stesso 

Il Fiore (sonetto CCXXVIII): “Ed a balestriera m’adriz[z]ai, / ché quel sì era il mi’ dritto camino / E 

sì v’andai come buon pellegrino,/ Ch’un bordon noderuto v’aportai, /E la scarsella non dimenticai”. 

 

 

 

 



12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

 

Altre sono a giacere; altre stanno erte,           Li stessi erti stan; supin più che soglio,  

quella col capo e quella con le piante;  questo da le piote, esto dal co ha metro;  

altra, com’ arco, il volto a’ piè rinverte    15 qual ligna un d’essi al volto i piè fa soglio.                 

Quando noi fummo fatti tanto avante,  Quando noi fummo iti sì poco in dietro, 

ch’al mio maestro piacque di mostrarmi  che l’altrui mardoceo sgradì celarmi 

la creatura ch’ebbe il bel sembiante,    18 l’etterno ch’ebbe informe aspetto e tetro,                                      

d’innanzi mi si tolse e fé restarmi,  mi si puose retro e fé per avanzarmi,                                 

“Ecco Dite”, dicendo, “ed ecco il loco  “Ecco Giove”, tacendo, “ed ecco l’ora  

ove convien che di fortezza t’armi”.    21       in cui è mal che di vizio non aia l’armi”. 

Com’ io divenni allor gelato e fioco,  Com’io restai abbrusciato e forte allora, 

nol dimandar, lettor, ch’i’ non lo scrivo,  dimanda, scrittor, ch’i ciò vo a dire, 

però ch’ogne parlar sarebbe poco.    24  però che niun tacer tanto accora.                                        

 

 

 
13-15: L’istessi erti stan…: Nel rovesciamento che, oltre a compiersi sulle singole parole, deve 

prodursi allo stesso livello del senso e dell’interpretazione allegorico-morale, non poteva mancare il 

richiamo del celeberrimo “e più lo ’ngegno affreno ch’i non soglio” del XXVI canto dell’Inferno; 

qui, per la ripresa della rima nel ritratto caricaturale di “supin più che soglio”, è allusione al giacere 

supini nell’atto erotico. Se Ulisse, come nel caso di Francesca, è una parte di sé che l’autore-

viandante oltrepassa e giudica in nome della virtù e della fede, nel ribaltamento di prospettiva si 

tratta infatti di recuperare proprio ciò che s’è distaccato ritrovando, come si dirà, “l’ora in cui è mal 

che di vizio non aia l’armi”.  Per l’impiego di supin, cfr. Inf. X, 72: “supin ricadde e più non parve 

fora”. 

─ li stessi: alla riproposizione ridondante di “altri.. altri”, si preferisce la sostituzione, bizzarra ed 

ermetica, ma meglio confacente alla concinnità dell’esercizio, di stessi, non bisognosa  ispo sensu di 

mantenerne la correlazione. 

─ questo da le piote, esto dal co: piote per piante è chiara reminiscenza di Inf. XIX 120: “forte 

spingeva con ambo le piote”; co, per capo è lombardismo toscano usato in Inf. XX, 76; XXI 64 e 

Purg. III, 128.  

─  metro: nella sottile evocazione di figure e posizioni lascive (metro nel significato prevalente di 

modo), rovescio dell’immoto tormento dei dannati della diaccia infernale, s’offre in rima menzione 

del XXVII canto del Purgatorio. Lì Dante deve traversare per la salita al paradiso terrestre le 

fiamme del settimo girone, laddove è punita la lussuria, ammettendo appunto (a favore di quanto 

s’immagina) di ritenerla una delle sue maggiori colpe; tanto che la pena non fu mai così intensa: “sì 

com fui dentro, in un bogliente vetro / gittato mi sarei per rinfrescarmi / tant’era ivi lo ’ncendio 

sanza metro” (Purg. XXVII, 49-51).  

─ al volto i piè fa soglio: un gaudente fa corrispondere i piedi al volto come una soglia, stando cioè 

talmente dritto da parere essi la parte inferiore d’un vano o d’una porta di cui la figura ne sia 

sagoma. 

18. L’etterno ch’ebbe…: se etterno è contrapposto a creatura in quanto increato, informe, con 

antitesi a sembiante quale attributo di aspetto (in aggiunta a quella bel/tetro), è vocabolo allotrio ma 

comunque rinvenibile in Jacopo della Lana (1324-1328) e nell’Ottimo Commento in riferimento a 

Par. XXIV: “E però che tre sono li preziosissimi gradi, per li quali si sale nel beato regno, cioè 

Fede, Speranza, e Caritade; qui del primo grado, cioè della fede addomandante per introduzione di 

Beatrice il detto San Piero all’Autore, sì fia la nostra materia […] Alcuna volta il sacramento della 

fede; Agostino a Bonifazio: ‘Che è li pargoli avere fede, se non avere il sacramento della fede?’ 

Alcuna volta è la fede informe” (con satirico passaggio del termine, nella tessitura del contrasto, 

dalla dimensione della fede alla natura informe del desiderio espressa nell’aspetto del doppio 

luciferino). 



14 

 

19-20. Ecco Giove…: la preferenza di Giove quale contrario rispetto a Dite, oltre all’antonimia 

antipodale nel mondo divino (sottesa e ribattuta da quella creazione/morte), è qui chiaramente 

suggerita dalla natura fedifraga e voluttuosa del re dell’Olimpo. Il verso “in cui è mal che di vizio 

non aia l’armi”, riproposizione a rovescio dello stesso “per che di provedenza è buon ch’io m’armi” 

(nell’incontro con Cacciaguida; cfr. Par. XVII, 109-111), appare migliore rispetto ad “aia scarmi” 

per l’eteroclito innesto dell’ultimo vocabolo (scarmi è forma arcaica di scalmi, le parti in rovere 

nelle coste della nave); vale richiamarne la possibile edizione giacché essa avrebbe tuttavia il pregio 

di contraffare grottescamente quella che nella Commedia si presenta come metafora e rimando 

preponderante fra le tre cantiche: il tema della navigazione verso l’infinito che Ulisse presunse di 

raggiungere con i suoi deboli remi e che Dante, dopo aver toccato la spiaggia cui egli non arrivò, 

presenta invece nel Paradiso, grazie agli alti e gratuiti mezzi del volere divino, come novella e 

intentata impresa su un mare mai percorso da alcuno: “l’acqua ch’io prendo già mai non si corse” 

(Par. II, 7-9).    

 21. abbrusciato: la scelta lessicale si carica dell’accenno all’incontro con Brunetto Latini, 

imprimendovi così la connotazione del peccato di sodomia; cfr. Inf. XV, 25-27: “E io, quando ’l suo 

braccio a me distese, / ficcaï li ochhi per lo cotto aspetto, / sì che ’l viso abbrusciato non difese”.   

                                      



15 

 

Io non mori’ e non rimasi vivo;   Io ’l vissi e ’n fortezza poria morire; 

pensa oggimai per te, s’hai fior d’ingegno, non pensar per me, s’hai pensier cagnazzo,  

qual io divenni, d’uno e d’altro privo.   27 qual io rimasi, avendo d’ambo lire.   

Lo ’mperador del doloroso regno  Lo servidor del gaüdente spazzo 

da mezzo ’l petto uscia fuor de la ghiaccia; intrava ne le vampe da imo all’anche; 

e più con un gigante io mi convegno,   30 e men con un nano i’ non mi rimpiazzo,                               

che i giganti non fan con le sue braccia:  che i nani vanno far con le sue branche: 

vedi oggimai quant’ esser dee quel tutto  ignori ancor quanto può esser quel lembo                     

ch’a così fatta parte si confaccia.   33 che discordante fane ’l tutto anche.                                    

S’el fu sì bel com’ elli è ora brutto,  S’è sì orribil com’ ei in beltà ebbe  

                                                                                                                                    [nembo, 

e contra ’l suo fattore alzò le ciglia,  e all’opra altrui calò lucerna grata, 

ben dee da lui procedere ogne lutto.   36 niuna gïoia non pò ei aver in grembo. 

 

 

 
25. Io ’l vissi…: Se l’originale “Io non mori’ e non rimasi vivo” adombra, concretizzando nei due 

verbi l’immagine dell’aggettivo latino semianimis (mezzo morto), lo sgomento e la paura del poeta, 

il verso vi contrappone la pienezza e la forza d’animo (animus integri) con cui far propria una tale 

esperienza.  

26. cagnazzo: nel significato di brutto e deforme, non ha quindi tanto corrispondenza con i “visi 

cagnazzi fatti per freddo” di Caina, quanto, per riecheggio comico, con l’enumerazione e l’appello 

della decuria dei diavoli di Malebolge: “e tu, Cagnazzo; / e Barbaricccia guidi la decina” (cfr. Inf. 

XXI, 119-120). 

27. avendo d’ambo lire: possedendo entrambi – il vivere e il morire – quali proprie lire, la metafora 

suggerisce vivacemente, di contro alla sovrabbondanza di quanto detto al v. 25 dell’originale, come 

essi ispirino e intonino il coraggio e l’ardore d’Alùci (e con questi la poesia del suo “controcanto”). 

28. servidor: Tollòscuro (con antitesi etimologica a Luci-fero senhal per sciarada di tollo-obscurum; 

Tollòscuro toglie, dirada cioè l’oscurità peccaminosa adombrata sulla natura e realtà del piacere) è 

descritto come servitore non in relazione a Dio, ma alla delizia che per primo dispensa. 

─ spazzo: altra forma di “spazio”; con variazione di significato (terreno) è, sulla scorta del testo 

dantesco (cfr. Inf. XIV, 13: “lo spazzo era una rena arida e spessa”), alla base di una implicita 

contrapposizione assiologia: al suolo valorizzato e civile del regno contrasta una landa arida e 

desertica.  Il rimando al terzo girone del “settimo circulo” e al suo “gran sabbbion” riproduce 

naturalmente, affrancandolo in tale gaudente spazzo, il peccato di sodomia fra gli altri colà punito; 

parimenti le vampe in cui Tollòscuro entra per metà del corpo richiamano quelle del settimo girone 

del Purgatorio, luogo dove s’incontrano appunto le due schiere di sodomiti e lussuriosi intenti a 

gridare penitenti il proprio peccato. 

29. da imo all’anche: dal fondo (da imo) delle anche, intendendosi quale sineddoche per il dorso, 

come il gioco del contrapporre a petto esige; l’oppositio mezzo/imo ha invece valore posizionale, 

indicando “da mezzo ’l petto” una collocazione più alta rispetto alla parte bassa descritta. La 

mancata scelta di una più conveniente coppia petto/zanche dipende dalla fisionomia di Tollòscuro 

che nelle sue fattezze, come mostreranno i versi seguenti, ne risulta invece privo. 

30-31. E men con un nano…: come per Lucifero si delineano a cavaliere delle due terzine le 

dimensioni di Tollòscuro; se nel caso del primo esse sono simbolicamente imponenti e smisurate, 

quest’ultimo, nella concreta realtà del suo agire, appare piuttosto somigliante alla figura di un 

colosso in effigie di tritone. Per poterne calcolare la misura occorre quindi seguire un ragionamento 

analogo a quello svolto dai commentatori delle Commedia e rammentato da Galileo nelle Due 

lezioni all’Accademia fiorentina circa la figura, sito e grandezza dell’inferno di Dante (“Se dunque 

la faccia d’un gigante è quanto la Pina, sarà 5 braccia e ½, ché tanto è essa: e perché gli uomini 



16 

 

ordinariamente sono alti otto teste […] porremo il gigante dovere esser alto 8 volte più che la sua 

testa; onde sarà un gigante in lunghezza braccia 44, ché tanto fa moltiplicato 8 per 5 ½. Dante 

dunque, ciò è un uomo commune, ad un gigante ha la proporzione di 3 a 44: ma perché un uomo ad 

un gigante ha maggior convenienza che un gigante ad un braccio di Lucifero, se noi faremo, come 3 

a 44, così 44 a un altro numero, che sarà 645, aremo, un braccio di Lucifero dovere essere più che 

645 braccia, ma perché la lunghezza di un braccio è la terza parte di tutta la altezza, sarà l’altezza di 

Lucifero braccia 1935, ché tanto fa moltiplicato 645 per 3. Ma perché maggiore è la convenienza tra 

un uomo ed un gigante che tra ’l gigante ed un braccio di Lucifero, e noi aviamo fatto questo conto 

quasi che tal proporzione fosse la medesima, e se la fosse sarebbe alto Lucifero braccia 1935, 

aggiungendoli quel più incerto che li manca, potremo ragionevolmente concludere, Lucifero devere 

esser alto braccia 2000”). Mancando in detta circostanza riferimenti precisi come quelli alla Pina di 

San Pietro, si dovrà assumere con maggior arbitrio che l’altezza di un nano sia circa la metà di 

quella di un uomo medio e quindi 1 braccio e ½; dichiarando il testo ben maggior convenienza fra la 

somiglianza di un nano alle sue dita artigliate (branche, qui opposto per sineddoche a braccia,) che 

fra Alùci e un nano (i’ non mi rimpiazzo), si dovrà dunque ritenere che un artiglio di Tollòscuro 

misuri esattamente 1 braccio e ½. Secondo le proporzioni dell’homo vitruviano occorrono sei palmi 

(essendo un palmo quattro “diti”) per ottenere un cubito, distanza fra le punta delle dita e la 

piegatura del gomito, e quattro cubiti per l’altezza totale della figura. Ammettendo dunque che 

Tollòscuro nella parte superiore abbia aspetto umano e mantenga tali proporzioni si avrà che un dito 

misuri nel suo caso 1 braccio e ½, un palmo 6 ed il suo cubito 36 braccia. Da ciò, rispetto alle 1000 

di Lucifero, si otterrebbe dalle anche, ove si innesta la coda zoomorfa, un’altezza pari a due cubiti, 

ovvero a 72 braccia (24 volte un uomo). Tollòscuro avrebbe dunque un’altezza pari a più del doppio 

di Nembrot, Briàreo, Fialte Anteo e gli altri giganti nel pozzo fra l’ottavo e il nono cerchio.     

─ nano: l’opposizione gigante/nano, naturalmente dettata e movimentata dal robusto esito comico, 

trova per altro un curioso rimando ad Agostino nel commento di Benvenuto da Imola (1375-1380); 

menzionando il pronunciamento di Cacciaguida sulla decadenza morale di Firenze e l’inquinamento 

della sua nobiltà per il confuso accrescimento della cittadinanza, scrive infatti: “E cieco toro cade 

più avaccio, idest, velocius, che cieco agnello, […] Ad hoc respondet per simile quod citius cadit 

magnus et protervus populus, sicut taurus, quam populus parvus humilis et pacificus sicut agnellus; 

nam quanto maior populus, tanto minor intellectus, ut dicit philosophus: et Augustinus dicit de nano 

et gigante”.  

─ branche: in antitesi a braccia, con derivazione da quella umano/animale, secondo il significato 

letterale di artigli; cfr. Inf. VII, 69: “che è, che i ben del mondo ha sì tra branche?”. Si osservi che le 

branche di Tollòscuro non a caso, come in certo modo la sua stessa fisionomia (sostituendo al corpo 

di serpente quello di pesce, nella ricordata sembianza di tritone) rammemorano quelle di Gerione: 

“due branche avea pilose insin l’ascelle” (Inf. XVII, 13-15), anche se in tal caso con branche si 

debbono intendere, come detto, le sole dita artigliate. Sulla scorta dell’Etica aristotelica (VII 7, 

1149b e 11, 1152a) frode e lussuria, in quanto la prima implichi seduzione e inganno, sono in effetti 

costantemente connesse; così evidenzia lo stesso appellativo “dolosa Cyprigna” attribuito a Venere 

nei poemi omerici.  

32-33. Ignori ancor…: al contrario di Dante con Lucifero Alùci ignora ancora non solo le 

proporzioni esatte di Tollòscuro, ma in particolare quella sua parte (lembo), la terminazione 

zoomorfa, che rende inoltre (anche) non confacente ad essa (discordante) l’intera figura (fane è 

forma epitetica per fa come féne per fé o vàne per va, dovuta all’uso del toscano di non accentare 

l’ultima sillaba; cfr. Par. XXVII, 33: “pur ascoltando, timida si fane”). Nella cornice comica si 

legga tuttavia lembo anche quale possibile eufemismo per il membro virile di Tollòscuro con cui dar 

la stura ad una successione burlesca di rimandi priapici. Per l’occorrenza di lembo, cfr. Purg. VII, 

72: “là dove più ch’a mezzo muore il lembo”. 

34-36. S’è sì orribil…: con isolata inversione temporale (fu/è – è/ebbe) dettata dal senso e 

giustificata, rispetto all’intera diegesi, dal doversi capovolgere lo stesso mutamento di 

Lucifero/Tollòscuro, si intendano i versi con tale significato: se egli è così brutto come fu avvolto in 

una nube di beltà (in beltà ebbe nembo), e a favore (dativo con valore di vantaggio) dell’opera altrui 



43 

 

POSTFAZIONE 
 

 

 

 

 

Il ludo del rovesciamento versificatorio, fra il penso e il vivace mimetismo, propone 

alla cura delle cose dantesche una cospirata lettura del XXXIV canto dell’Inferno; lo 

sfrenarsi  del subbuglio linguistico, ed in subordine della libertà ideologica, in ribobolo 

faceto  e impertinenza oscena, meglio d’altre forme assembra confarsi a quei tratti del 

comico che il De Sanctis rimproverava giusto al regno dantesco: “le situazioni sono 

comiche ma il comico è rozzamente formato, e non è artistico; non ha la sua immagine che 

è la caricatura, né la sua espressione che è il riso”1. Se a far la caricatura abbisogna che 

l’immaginazione si fermi nell’oggetto comico, fino a spacciarlo e a obliarsi in esso 

elevandolo a contro-modello, ecco allora come il gioco di una scrittura e contrario, vi lasci 

affiorare la matrice proprio nella placcatura di un intreccio ossimorico che la disvela 

materia signata del riso (meccanismo risaputo della liberazione psichica a seguito della 

condensazione, del sovrapporsi e dell’agglutinazione semantica).   

Se la satira di Dante non si versa nella commedia che castiga ridendo, quanto piuttosto 

nel calco del sarcasmo e dello scherno, se la sua musa – nota ancora De Sanctis – è 

l’indignazione e la sua forma ordinaria l’invettiva, quale restituzione e concepimento più 

efficaci di quelli che si compiono proprio attraverso la mise en rire delle rappresentazioni, 

gestualità, figure e allegorie del testo? Come se tale scoperta, sollevando l’embrice dei 

versi, fosse il prodotto d’un’invariabile arte combinatoria dei significati (ciò che di fatto 

qui accade nella finzione di una possibile grammatica dei pensieri, di un’enciclopedia 

gerarchica del sapere costruita come ontologia tassonomica e atlante dell’universo).    

L’operazione appare d’altronde, col puntiglio d’una scommessa, avvalorata dalla stessa 

imbastitura del registro comico dantesco: si pensi al “triviale-prezioso allo stato isolato, il 

trobar clus sulla feccia di Sinone e mastro Adamo, le rime care nel virtuosismo 

dell’ingiuria, della pornografia e della coprolalia che si segrega in un genere da sé, 

rompendo la tradizione di parallelismo e contrappunto satiresco al tragico che va, per 

tacere dei provenzali, dal Notaio e da Guittone (fin Rustico di Filippo, come poi Pieraccio 

Tedaldi, si produsse nell’ordinaria sonetteria amorosa), a qualche spruzzo stilnovistico, fra 

il Guinizzelli e il Cino”.2 Che la stessa produzione dell’Alighieri, soprattutto in ragione 

dell’eventuale contemporaneità alle rime stilnovistiche del poemetto anepigrafico Il Fiore, 

possa dunque in parte ascriversi al più sapido repertorio comico-realistico di Angiolieri e 

Folgore, acconsente a sdrucirne quel linguaggio corposo, metaforico e denso di rimandi 

sessuali che la tessitura del Fiore scopertamente ostenta (ottimamente inquadrabile in 

quella apparente e plurale contraddittorietà delle sue esperienze, superata solo nella summa 

e sintesi stilistica-gnoseologica della Commedia); sotto un’orgia caricaturale di enunciati 

così osceni, di gallicismi tanto crudi ed endecasillabi talmente anomali da aver indotto, pur 

a fronte di una fitta rete di rapporti stilistici (dirimente per il Contini circa la paternità), 

prima alla cauta attribuzione del Castets, eppoi al più risoluto rifiuto della maggioranza 

 
1 Cfr. L. Pirandello, La commedia dei diavoli e la tragedia di Dante in: L. Pirandello, Saggi, Poesie, 

Scritti vari, a c. di Manlio Lo Vecchio Musti, Mondadori, Milano 1960. 
2 G. Contini, Varianti e altra linguistica, Einaudi, Torino, 1970, p. 352. 



44 

 

della critica. Grande rilievo acquista allora quanto conclude a tale riguardo il primo 

(vedansi oltre alla marcata evidenza di elementi semantici il ricorrere di dati fonici in 

analoghe congiunture ritmiche o sintattiche3): “merita segnalazione il fatto che avversi le 

furono tutti i successivi editori del poemetto, il Gorra (in quanto predatore dell’edizione 

Mazzatinti), il Parodi, il Di Benedetto, il Petronio: quasi un miglior contatto col testo 

suscitasse o corroborasse il senso dell’inverosimiglianza o magari indegnità 

dell’attribuzione alla mano che scrisse la Commedia o la Vita Nuova, che è poi 

l’argomento principe, istintivo, dei negatori. Pochi i fautori, tra i quali particolarmente 

autorevoli il Casini, G. Mazzoni, il D’Ovidio, il Rajna. E gli argomenti sono press’a poco 

gli stessi del Castets; ma il D’Ovidio, riprendendo dal Castets l’antitesi della rosa mistica 

del Paradiso alla profanissima del Fiore, emetteva la suggestiva congettura che il Cristo 

rimante con se stesso della Commedia stia per ammenda di quelli empi del Fiore oltre che 

della tenzone con Forese Donati (altra scrittura infatti un tempo contestata)”4. D’altra parte 

lo stesso Parodi, convertito dalla tesi dell’ascrizione a Dante a quella opposta, così si 

espresse: “fu detto, ed è giusto ripetere, che, se non si trattasse di Dante, queste prove 

avrebbero persuaso anche molti de’ più diffidenti”5. Giacché è invece proprio tale 

persuasione a sostenere la germinazione del presente testo ribaltato, se, fra i varî indizî,  il 

“(ser) Durante” di cui certo Dante è forma familiare ridotta (citato postumamente con 

ipocorismo il “Durante ol[im] vocatus Dante”) sia o meno nome da identificare con 

l’autore del Fiore, assume valenza assai marginale nell’offrire legalità giuridico-filologica 

alla palinodia, allo specime dimostrativo del poetico, alla sua estrapolazione dall’impronta 

di siffatto “esercizio di stile”.  

 
3 Scrive Contini (di particolare interesse per il presente lavoro la sottolineatura delle sostituzioni 

sinonimiche, quale possibilità trascendentale di quelle antitetiche) nel saggio sul Fiore (Cfr,  

“Enciclopedia Dantesca”, II, 1970, pp. 895-901):  “la portata dimostrativa, pur progrediente, che ha 

la fenomenologia dello stilema isolato, aumenta nello stilema associativo: quello, ad esempio, per 

cui pietà interno convive con accora in fin di verso (Fiore VII, 4: se Pietate e Franchezza nol 

l’accora; Inf. XIII, 84: ch’i’ non potrei, tanta pietà m’accora); la citazione è tanto più 

paradigmatìca se la coppia di personificazioni che nel Fiore costituisce il primo segmento viene 

inserita nel grande raggruppamento di coppie o polinomi di astrazioni, più o meno ipostatizzate, che 

abbondano e nel Fiore (LXXXIV, CXXXVI, CXXXVII, CCXXVI) e nelle Rime (Cfr. Le dolci rime; 

LXXXVI, CIV, 63) e nella Commedia (Inf. II, 123, XVI, 67, Purg. XIV, 110), con notevoli 

corrispondenze degli stessi termini anche nelle stesse posizioni dal Fiore al Dante certo. Altri casi di 

stilemi associativi: CIII, 12 manùcar pane (cfr. Inf. XXXII, 127: come ’l pan... si manduca); CLXXXIX 

10 e mena teco buona compagnia (e LXXX, 2: meco in compagnia; cfr. Rime, LXXII, 3-4: menasse 

seco / ... per sua compagnia); CXCIII, 7: ch’a ben far non fu anche conoscente (cfr. Inf. VI, 81: ch’a 

ben far presso conosca); CCXV, 4: com’egli è a gran rischio de la vita (cfr. Rime LXXXVII 21: ne 

sono a rischio di perder la vita). Il numero naturalmente cresce a considerare il procedimento 

attuato mediante sinonimi: XXVI, 13: In poca d’or sì ’l fatto mi bistorna (cfr. Inf. XXIV, 13-14: 

veggendo il mondo aver cangiata faccia / in poco [o poca] d’ora); LXXXVII, 6: re de’ barattier tu sì 

sarai (cfr. Inf. XXII, 87: barattier fu non picciol, ma sovrano); CXII 4: se lo scritto non erra (cfr. Inf. 

XIX, 54: mi mentì lo scritto). In particolare la dittologia può tornare identica o sinonimica (oltre gli 

esempi addotti nello studio citato per freddo e caldo, Lombardia/Toscana, palida e persa): LXXVII, 

4: crudel e fera (cfr. Inf. VI, 13: fiera crudele e diversa, e VII 15: la fiera crudele, essendo anche 

diverso, “cattivo”, divers della Rose, ben documentato nel Fiore); CIII 10, CXXIX 6, CXLIV, 3: umile 

e piano (cfr. nelle concordanze i molti binomi e trinomi con ognuno di questi termini)”. 
4 Cfr. G. Contini, Il Fiore, in: “Enciclopedia Dantesca”, cit., pp. 895-901. 
5 Ivi.  



45 

 

Nessun imbarazzo s’accampa quindi se la filigrana del canto, come un residuo dentro 

l’ambra, ne offre in controluce la saldatura fra il senso della lettera ed il suo oppositum 

proprio nella sua consecuzione: è in definitiva essa in primis a restituire la finzione del suo 

capovolgimento, a porgerne le tracce, i cenni, il sentore e i margini alla libertà di un 

paralipomeno burlesco. Un di-vertimento del linguaggio (piuttosto che nel linguaggio) non 

può perciò che tradursi, dramma della traduzione come popolamento di questo spazio “tra” 

(se si vuole, in omaggio alla problematica del Croce, fra “struttura” e “poesia”), in un per-

vertimento: dell’ordine morale, escatologico ed allegorico della visione profetica dantesca, 

qui ordinata al rivolgimento per cui il fondo dell’Inferno divenga infine luogo d’un Eden 

lubrico e lussurioso. Quasi alludendo al fatto che se non v’è in Dante dicotomia fra 

condanna moralistica e pietà – si pensi a Francesca o Brunetto –, fra sentenza teologica e 

umana assoluzione, sarebbe allora lecito, come vuolsi dimostrare, cogliere il vincolo che il 

testo verga sul rovescio dei suoi versi fra il misero e perduto amore terreno e 

l’incommensurabile elevazione alla beatitudine (quella che il poeta vorrebbe invece 

destinata solo all’amore resipiscente nell’adesione alla meta divina). 

Aberrazione pour cause dell’idioletto dantesco il cui “realismo di particolari”, 

addensato attorno a vivissime similitudini tali da render reale l’irreale, si moduli talora sul 

registro di un “realismo di astratti”, gioco irrealizzate sempre aperto all’agguato 

dell’allegoria, all’intarsio simbolico ed alla tessitura di rimandi allusivi: così che 

l’esattezza obiettiva e le similitudini che vi permangono siano tanto più otticamente 

cesellate quanto dedotte da un’allucinazione dello sguardo, da frammenti abusivi di uno 

scenario sottratto ad un senso immediatamente dato. A ciò s’aggiunga la corruzione della 

figura del personaggio Dante, cangiato nel suo doppio Alùci (con rinominazione ottenuta 

per mezzo di sciarada antonimica; cfr. nota al vv. 10-12), ammazzasette da poema 

eroicomico, animo profano e scettico – s’a pormi in ver taci assai, ringrazio – d’indole 

peccaminosa ancorché, come assembra dal ritratto offertone, neofita di vizio e 

dissolutezza: ed ecco l’ora/ in cui è mal che di vizio non aia l’armi. Infine e soprattutto 

della figura di Virgilio, scaduta da guida attenta, ferma e benigna incarnazione 

dell’usbergo della ragione, a sbercia, cerimoniere di lascivie e turpitudine per l’abietto 

anelo di Alùci, disamorato e contrariato compagno (rinominato Mulierpòsa sulla scorta di 

sciarada, mediante lettura in latino con metagramma consonantico iniziale del secondo 

vocabolo; cfr. nota ai vv. 73-75) dai modi bruschi e scostanti: com’ei sgradì le berze 

lasciai allor; tosto levommi il ristar che l’assonna. Una metamorfosi della complessione 

morale e caratteriale dei personaggi che si manifesta altresì nella modalità della loro 

interazione, taciturna e inespressa non certo per l’intimità premurosa di Virgilio, per la 

sorveglianza della ragione rispetto ai dubbi e alle titubanza di Dante (cfr. Inf. XXIII, 25-27: 

S’i’ fossi di piombato vetro,/ l’imagine di fuor tua non trarrei/ più tosto a me, che quella 

dentro ‘mpetro), bensì per l’estraneità e indifferenza ora scopertane al di sotto, come 

l’apostrofe “sbercia altrui” ben rischiara: estraneità dettata dal solo compito di elevare 

Alùci a rinvenire intus et in cute, con le proprie forze e pulsioni, il servigio ai sensi e alla 

voluttà.    

Questo aspetto rivela d’altronde in foro interno un’ulteriore legittimazione al capriolare 

dell’Inferno in paradiso di lussuria; trattandosi cioè di ribaltare anche il riconoscimento del 

peccato che Dante si attribuì come preponderante fra i due vizî considerati perniciosi alla 

propria storia personale. Se infatti il poeta nel XIII Canto del Purgatorio si confessa a 

Sapia dei Tolomei colpevole di superbia, come non avvertire per poussées e complicità 

affettive dell’ “io” viaggiatore un’inversione della parenesi autobiografica ufficiale? Quasi 



46 

 

la tappa simpatetica dell’incontro con Francesca fosse esemplare non solo del primo vizio 

ch’egli guarda, giudica e stacca da sé, ma, dichiarando in seguito d’aver pensato di 

difendersi dalla lussuria con la tanto discussa “corda intorno cinta” gettata a Gerione – e 

con essa pensai alcuna volta/ prender la lonza a la pelle dipinta (Inf. XVI, 107-108) –  

palesasse piuttosto che si debba intendere la lussuria altrettale precipua colpa (a significare 

in tale profanissimo contesto, arrière pensée della sua congettura, che presunzione sarebbe 

stata la volontà di prenderla)? Che sia poi il poeta stesso a sentirsi da ciò pungolato, a 

volerci testimoniare come la “lonza a la gaetta pelle” lo ossessionasse – e non mi si partia 

d’innanzi al volto (Inf. I, 34) – riecheggia tanto chiaramente quanto la severa censura di 

Beatrice prima della contrizione e dell’immersione nel Letè: non ti dovea gravar le penne 

in giuso, / ad aspettar più colpi, o pargoletta, / o altra vanità con sì breve uso (Purg. 

XXXI, 58-60). Eccone allora in ultimo, dalla perenzione ideologica dei flutti adamantini, 

dall’amor cortese poi oltrepassato con la sublimazione di Beatrice, persino il recupero d’un 

commercio impuro, di quel sentire corollario del più basso grado, dell’inanità della 

“pargoletta”, ovverosia dell’amore-libidine (così sotto lo stesso ombracolo della morale 

stlinovistica, mera probitas dell’etica mondana che si protrae nella Vita Nuova, anche 

Francesca riparerebbe il suo peccato carnale).    

Al di là di tali considerazioni resta tuttavia che il dedursi la concupiscenza del paradiso 

di Alùci dal rovescio del testo trovi in quest’ultimo l’unico e legittimo tribunale; d’altro 

canto, come di nuovo nota il Contini, l’“oggettiva memorabilità del testo dantesco” è 

anzitutto palesata da una sintesi ritmico-timbrica così particolare e flagrante da agire 

sull’autore medesimo lasciando emergere chiaramente rimandi dal “preponderare del 

significante sul significato”6. Non è quindi circostanza casuale che, nel piglio legislativo 

della riscrittura, alle opposizioni tracciate nel suo “adamitico” albero tassonomico, la 

coppia inferno/paradiso debba di conseguenza, facendo aggio sulla garanzia di tale 

memorabilità, essere sovradeterminata dal contrario del fundum inferni inteso non in 

quanto paradiso qua talis, ma come quest’uno definito rispetto all’Inferno traversato da 

Dante, come il paradiso di quell’Inferno: non quello teologicamente e spiritualmente 

rappresentato nella terza cantica, ma la canzonatoria raffigurazione del paradiso terrestre 

collocato sulla montagna del Purgatorio.  

 
6 Cfr. G. Contini, Varianti e altra linguistica, cit., p. 385 e ssg. Su tale sintomi costanti del 

poema si supporta pertanto questa stessa costruzione, così come “è poi vero che l’antologia operata 

dalla pubblica fama lascia ancora illesa dal logorio della circolazione, senza bisogno di ripristino 

tanta valuta aurea di fiammantissimo conio” (Ibidem, p. 378). Ed è proprio tale valuta, in forza di 

cui la memorabilità  diviene poi memoria attuale, a consentire lo stesso commercio fra il contenuto 

mnestico suscitato dalla musica ed il risvolto oppositivo del significato: nel lavoro plurimi e 

versatili riverberano infatti, come evidenziato nel commento al testo, smontaggi, composizioni e 

moltiplicazioni memoriali non solo di immagini, ma di ritmi e disposizioni mensurali. Si consideri 

ad exemplum la stessa Commedia con le sue già sorprendenti callide giunture di echi antitetici: “per 

entro il cielo scese una facella” (Par. XXIII, 94), detto del dolcissimo Gabriele e qualche canto 

prima, “là onde scese già una facella” (Par. IX, 29) che è, nientemeno, il turpe tiranno Ezzelino; il 

verso che condensa Dio nell’empireo, sempre dintorno al punto che mi vinse (Par. XXX, 11) e 

quello celeberrimo riferito ai lussuriosi Paolo e Francesca, ma solo un punto fu quel che ci vinse 

(Inf. V, 132); o, sempre nell’acme del Paradiso detto della “prima luce”, quanti son li splendori a 

chi s’appaia (Par. XXIX, 138), col suo rifarsi, già quasi un suo capovolgimento, a molti son li 

animali a cui s’ammoglia (Inf. I, 100), riferito invece alla lupa che “fa tremar le vene e i polsi”. 
 



47 

 

Se infatti l’ultimo canto dell’Inferno, dopo la suprema e dolorosa grandezza del male 

raggiunta in quello precedente, ha nella Commedia costruzione più intellettuale che 

poetica, giusto quel celeberrimo passaggio dal centro del mondo, la posizione di Lucifero e 

la grande spiegazione cosmologica che lo accompagna, si sarebbero prestati più d’ogni 

altro luogo alla sua rivoluzione per oppositionem nel pantografo dell’inventiva. 

Concludendo in stile aspro e chioccio la cantica comica, esso già “con orrori e sventure 

quasi regie, nel cannibalismo di cui sono vittime l’arcivescovo Ruggeri e Bruto coi suoi 

soci, è una vera anti-tragedia, un’Eneide o una Tebaide un po’ per il diritto e un po’ a 

rovescio”7. Dacché poi quello sguardo cosmografico dà ragione di tutto l’universo 

dantesco, ribaltarlo avrebbe inserito nel registro fantastico-verbale e nel formicolio dei 

versi smottati uno scandaglio euristico dell’intera narrazione; ribattendola sulla lastra del 

linguaggio in forza della cogenza di una “doppia verità”: quella esatta dal combinare il 

capovolgimento dei singoli sintagmi con quello dell’enunciato da una parte, ma soprattutto 

con la complessiva interpretazione del testo, canto, cantica, poema, dall’altra. Allo sforzo 

dell’“immaginativa” osta dunque, stimolandone pur tuttavia la libertà, il compito di 

individuare sì i contrari per i vocaboli isolati, ma di fissarli poi nel castone semantico 

dell’ideazione (affrancando nello scrutinio tecnico indispensabili ambiti di licenza: vedasi, 

rispetto all’omogeneità della scelta, la contrapposizione quando/onde, raramente 

riproducibile in nessi compiuti; la variatio nell’inversione singolare/plurale; l’alternanza 

fra il mantenimento in similitudine di come o la sua sostituzione con altrimenti).  

Nel diorama della visione complessiva riproporre sic et simpliciter il ritorno al bene 

originario col toglimento della negazione di Lucifero (negazione del negativo) non avrebbe 

perciò corrisposto al processo di lavorazione lessicale: il suo opposto, proprio in virtù della 

carica grottesca istruita dai sintagmi ed innescata dalla persuasione lirica, non ne restituisce 

dunque – s’è sì orribil com’ei in beltà ebbe nembo –  l’antica venustà del serafino; 

parimenti, proprio ricomponendo l’inflazione di frammenti prima facie irrelati e arbitrari, 

cogliamo il testo incrinare e corrompere quell’immagine di vaghezza, di sospesa e serena 

armonia della “divina foresta spessa e viva” e del suo apparire a “l’ore prime del mattino”. 

Nel canto a rovescio, quando invece “la remota spera tutta splende”, nell’anottare in cui 

riluce il cielo delle stelle fisse, si ha la restituzione d’una selva che adultera 

definitivamente la felicità umana perduta e ritrovata nell’amore per Matelda, che smonta 

l’attrazione per ciò cui “le virtù morali e intellettuali” possono contribuire (“beatitudo 

huius vitae” che pur nella Commedia l’arrivo di Beatrice, indirizzando l’amore dall’una 

all’altra, dall’innocente realtà del paradiso terrestre al cielo, diraderà subordinandola alla 

“beatitudo vitae eternae”; cfr. Monarchia, III, XV). 

Sotto questa lente deformante l’intensità dell’amore versata in tutti i sensi di Dante 

all’apparizione di Beatrice, si infonde e distilla piuttosto proprio dai sensi, dall’innocenza 

della colpa e del peccato che nell’Eden si compì per “l’ardimento d’Eva”; come Dante 

s’aggira con fervido senso d’attesa nel paradiso terrestre (cfr. Purg. XXIX, 31-33mentr’io 

m’andava tra tante primizie/ de l’etterno piacer tutto sospeso / e disïoso ancora a più 

letizie), altrettale eccitazione pervade il sentire spasimante d’Alùci: sentire su cui iscrivere 

letteralmente “l’etterno piacer” come diletto del corpo; “beatitudo voluptatis vitae” in cui 

ribaltare la felicità terrena della vita attiva e contemplativa e gli stessi lineamenti simbolici 

della paterna imago virgiliana. 

 
7 Cfr. G. Contini, Varianti e altra linguistica, cit., p. 399; corsivi miei. 



48 

 

Alla frenesia di Alùci ecco aprirsi un paradisum delitiarum (luogo di scabrosa letizia da 

affiancarsi, fra i tristi Elisi virgiliani e le ingenue visioni medievali, alle sensualità 

appaganti di Poliziano ed agli innumerevoli giardini felici della letteratura) in cui, anziché 

l’aura melodiosa di quello dantesco, s’odono, per contrasto e nel silenzio irreale della 

mancanza di vento, i sospiri dissoluti provenienti dalle tende che lo popolano: 

spregiudicato cachinno satirico delle diverse simbologie che appaiono a Dante negli ultimi 

cinque canti del Purgatorio e della stessa Scrittura col suo riferimento alla tenda sul “santo 

monte del Signore” (si veda la nota al testo).   

Oltrepassate le cortine dei lussuriosi i due viatori si trovano innanzi a Tollòscuro, 

antonimico di Lucifero secondo appellatio per contrapposizione all’etimologia di 

quest’ultimo, sorta di interpretazione per sciarada del senhal presupposto (si veda il Dante 

enigmistico ed esegeta che, interprete del sonetto cavalcantiano Biltà di donna, ne estrae la 

sciarada “prima-verrà” dal senhal Primavera: simulando cioè dai versi fresca rosa novella / 

piacente primavera che Giovanna, preannuncio della somma bellezza, fosse chiamata 

Primavera “per la sua bieltade, secondo che altri crede”). Se Lucifero è così colui che porta 

la luce, Tollòscuro – tollo obscurum –  toglie l’oscurità del vizio morale, dissipa e solleva 

l’ombra peccaminosa dalla realtà del piacere e dalla concupiscenza carnale. Come recita il 

primo verso, se ne erano notate da lontano le aste del tridente; diversamente dallo 

smisurato ordigno inerte rappresentato da Lucifero, questi viene tuttavia dipinto come una 

sorta di laborioso colosso in sembianza di tritone, creatura con la parte bassa del corpo a 

forma di pesce, nella fattispecie sovrastata da tre “creste a la sua coda”, triforcute giusto al 

principio di catun dei fianchi; ognuna di un diverso colore, bianco, rosso e oro, 

simboleggianti, nel rovesciarsi della contraffazione della Trinità che Lucifero incarna, un 

riflesso trinitario nello specolo delle virtù matrimoniali sancite da Agostino: fides, proles e 

sacramentum (del significato da attribuire a questi colori vedasi la nota del commento).  

Anche in tal caso troppo immediato, soccombente alla sopraffazione del modello e non 

rispondente a quanto illustrato, sarebbe stato individuare i contrarî dei colori luciferini 

semplicemente riportandoli al modo in cui i tre aspetti sustanziali della Trinità son mostrati 

nella Commedia: sulla scorta dell’immagine dei tre cerchi di ugual dimensione si sarebbero 

infatti, esempio oblato fra i varî, dovuti trarre da fonti come il Liber figurarum (lì uno 

verde, uno aureo e uno rosso) di Giocchino da Fiore, probabile ispiratore, pur nella loro 

imparagonabile e imprendibile altezza, dei medesimi versi danteschi (cfr. Par XXXIV, 

115-120: Ne la profonda e chiara sussistenza / de l’alto lume parvemi tre giri / di tre 

colori e d’una contenenza; / e l’un da l’altro come iri da iri / parea reflesso, e ‘l terzo 

parea foco / che quinci e quindi igualmente si spiri). Come in modo perentorio dichiara 

Alùci – dimanda, scrittor, ch’i ciò vo a dire – è invece giusto il testo a cavar da sé 

l’eccentrica invenzione del significante, la propria intelleggibilità a rovescio, la 

sillabazione lapidaria in cui inscenare, mediante sovraimpressione di linguaggi preclusi 

l’uno all’altro (il conveniente e il derisorio, il legittimo e l’illecito, l’autografo e l’apocrifo, 

il Dante della Commedia e ser Durante del Fiore), un impensato intrattenimento comico, 

una sintassi del godimento, una sistematica ambigua dell’enunciazione nella scrittura.  

La contestazione dell’intiero impianto allegorico-simbolico della Commedia è pertanto 

raggiunta per speculum in aenigmate nel mezzo di una progressiva sfumatura del registro 

linguistico; adombrarsi che nella seconda parte del canto ribaltato s’apre, con un divorzio 

dalla narrazione, ad una vera e propria effervescenza di dilogie oscene ascrivibili a pieno 

titolo a quella ligneé burlesca che, fra echi triviali di citazione centonaria della Commedia, 

propala dalla coeva tradizione comico-realistica sino alla successiva produzione poetica e 



49 

 

novellistica: mentre così l’iddia “che finì zambracca” assembra la progenitrice delle 

ruffiane del Decameron di Boccaccio e del Ragionamento di Pietro Aretino, la similitudine 

con la “ciana” pare evocare i tratti del genere rustico e contadinesco, dalla Nencia da 

Barberino o dalla Beca da Dicomano fino al capitolo bernesco. La dovizia di vocaboli 

coloriti, grotteschi e di chiaro effetto burlesco, a fortiori ove siano innesti lessicali eterocliti 

(cagnazzo, cul, zambracca, ciana, ventaccio, pinne, epa, nano, sbercia, succiar, scana, et 

cetera), le metafore sessuali ricorrenti, le immagini “culinarie” di Tollòscuro intento a 

“delibare” tra i labbri tre beati, la lunga serie di rime doppie e dure (inne, azzo, izzo, isso, 

esso, ommi, acca) sono d’altra parte evidenti richiami di quegli aspetti che, nello stile 

“petroso” dei canti dedicati a Malebolge, massimamente il XXI, ragunano gli elementi 

topici del comico all’interno della stessa Commedia.  

È in tale cornice che le creste simboleggianti le virtù matrimoniali, sulla coda di 

Tollòscuro rappresentate in tono svalutativo come escrescenze, sono rimarcate dalla 

beffarda improntitudine di Alùci quali orpelli della totalizzante visione cristiana: Ah certo 

fu picciol noia già provata/ quand’io sentie tre creste a la sua coda! Non si può d’altronde 

non scorgere qui una eco della diffamatissima teorizzazione materialistica dell’amor 

cortese sul crinale dei secoli XII e XIII, nella fattispecie del De amore di Andrea 

Cappellano; visione riassumibile nella traduzione del principio “probitas sola quemque 

dignum facit amore” (XVIII delle “Regole d’Amore”) in una forma adversus matrimonium 

di cui trovar traccia, come scrive il Contini, nella stessa voce stilnovistica di Francesca da 

Rimini: “ora l’interpretazione che di quel principio dà Francesca, è corporea (‘la bella 

persona’), e la realizzazione adulterina: nulla di più conforme alle teorie del Cappellano. 

Per il quale è escluso, a fil di sillogismi, che l’amore possa essere coniugale”8. In più, nella 

tre terzine in cui si condensa la retorica di Francesca, dei tre insigni versi in anafora 

(citazione ad hominem di quelli guinizzelliani: al cor gentil rempaira sempre Amore e foco 

d’amore in gentil cor s’aprende), l’ultimo, amor condusse noi ad una morte, esprime sì 

l’identità di volere degli amanti nella sorte, ma si ritrova parimenti – in ciò già quasi latore 

di una sua pericolosa parodia – nel trattato di Cappellano: “omnia de utriusque voluntate 

[…] praecepta compleri”, con la ben diversa valenza di una sua triviale riduzione alla 

concomitanza di piacere. 

 Nella costellazione del “contro-canto” la trasfigurazione della fenomenologia sensibile 

dell’amore mediante il suo inserimento nel complesso della dottrina e delle virtù cristiane, 

è quindi riveduta quale alienarsi e negazione della originaria, divina beanza della materia 

nella forma dell’erotismo, resa dall’immagine pagana di Tollòscuro come “animal pio che 

’l caos cinge”. L’innocenza invocata non prelude tuttavia a un toglimento della 

contraddizione dialettica (ché altrimenti non s’avrebbe rovesciamento), bensì ad una 

circolazione, ad un’inversione delle gerarchie che non s’offre all’esacerbata prolessi del 

“vago errore” e del travaglio petrarchesco, né tantomeno a un ritrovamento spiritualizzato 

del piacere, quanto piuttosto a una apologetica polemica dell’innocenza del peccato. 

Residuo di tale sfondo ideologico è di fatto il pudore che ancora trattiene l’atteggiamento 

di Alùci innanzi a Tollòscuro – “io calai poi le ciglia” – e la reticenza e preterizione del 

suo dire (e s’io restai di nuovo sanza lai/  l’uom sottile l’ignori, che el sa infino / qual è la 

linea ch’i’ non sormontai) dopo essersi spiccato dal quel corpo cui, come Dante, anch’egli 

s’appiglia con il proprio compagno, nella ignobile posizione di quelle imponenti terga 

 
8 Cfr. G. Contini, Varianti e altra linguistica, cit., p. 346. 



50 

 

(immerse nelle fiamme “da imo all’anche” con allusione, secondo l’immagine 

purgatoriale, alla lussuria che esso disfrena). 

Lasciato Tollòscuro con un crescendo di licenziose metafore e l’atto di lascivia 

compiuto da Mulierpòsa, il canto riprende punto a punto la grande spiegazione 

cosmologica dantesca: quella struttura familiare penetrata da secoli nell’immaginario 

dell’Occidente con cui dare ragione, a seguito della caduta dall’alto del cielo del primo 

superbo, non solo della formazione dell’Inferno e del Purgatorio, ma della stessa 

emersione della terra abitata nell’emisfero boreale. Una visione fondata da una parte sulla 

Scrittura e dall’altra sui testi aristotelici, sulla convinzione della posizione del mondo al 

centro dell’Universo e dell’emergere e sommergersi ciclico della terra; sull’idea che il 

globo terracqueo come un essere animato avesse un “basso” e un “alto” (la  sua parte più 

nobile dedotta dal moto della sfera celeste) coincidente con l’emisfero antartico, quello 

dove all’inizio della creazione, prima del male e della ribellione della creatura al creatore, 

emergeva appunto la terra.  

Poiché soltanto la caduta di Lucifero rivoltò l’ordine dell’universo spostando le masse 

terrestri nell’emisfero boreale (quello della colpa e dell’esilio ove verrà ucciso l’uomo 

innocente per eccellenza, il figlio di Dio), sovvertire tale prospettiva non avrebbe potuto 

che ribaltare la sua posizione capovolta, restituirgli quindi quell’Eden che, elevato verso il 

cielo sull’“altissimo monte” del Purgatorio, gli era invece diametralmente opposto come 

all’uomo peccatore; al tempo stesso lasciar essere una conversione antipodale riducibile 

non tanto ad un mero ritorno al principio, quanto ad una sua contaminazione per il tramite 

del “libero gioco” dei contrarî. Così non solo fu il mare che per incontrare Tollòscuro si 

mosse, lasciandovi affiorare la terra, dall’emisfero boreale, ma quello medesimo ad esser 

asceso dall’abisso degli oceani, anziché dirocciare dalle sfere superne (con una metafora 

dell’imperscrutabile profondità del desiderio contrapposta al tema della navigazione che si 

stende nelle tre cantiche, sino a trovare nel Paradiso l’approdo a quell’infinito cui le 

semplici risorse umane non potrebbero dirigersi). Come rammentato nel commento al testo 

si suggerisce una cosmologia manomessa che colloca una sfera interna a quella terrestre – 

non è ancor sulla spera, tua orma suta – il cui margine esterno sia appunto il fondo degli 

oceani da cui sarebbe risalito Tollòscuro, rendendo ragione del suo aspetto teriomorfo di 

gigantesco tritone. D’altro canto il mare, che dianzi stava nell’emisfero settentrionale, 

dopo essersi spostato in quello australe avrebbe lasciato emergere il monte del Purgatorio 

proprio dall’immane gorgo che, emulazione parodica dell’amore di Dio quale motore delle 

sfere celesti, pel disio di lui lasciò il suol, e quivi infisso; ritornando incerte verso le 

profondità le correnti d’acque, oltre a scoprire la grande montagna della seconda cantica, 

avrebbero da ultimo letteralmente scavato l’Inferno – “il bordo ch’è là ascoso” – la cui 

struttura conica risulterebbe dunque ricavata, come un sigillo nella cera, da quel vortice 

marino.  

Se tuttavia nella Commedia il tragitto compiuto da Dante nell’al di là non è solo un 

viaggio morale ma una restaurazione dell’universo a misura del cammino dell’uomo verso 

Dio, la rivoluzione delle fondamenta della sua architettura doveva per converso alterare 

radicalmente, e con un senso ben preciso, soprattutto tale percorso d’elevazione spirituale. 

Al processo ascensionale di Tollòscuro dagli abissi sino alla sommità del monte avrebbe 

dovuto corrisponderne uno discensionale di Alùci che lo portasse, compiendo il cammino 

di Dante a ritroso, ad entrare dall’egresso dell’Inferno per uscirne infine dall’entrata e 

ritrovare così una compiuta figura d’uomo: quella allignata in una terrena e inaudita 

integrità in cui recuperare gli aspetti d’umanità che quest’ultimo, pur nella commozione e 



51 

 

nel dignitoso riconoscimento tributato a taluni peccatori (complicità, svenimento, 

tenerezza, financo “condanna del demiurgo giustiziere”), dovette invece, come notò 

Contini, progressivamente abbandonare. Uscendo dall’ingresso dell’inferno quella tragica 

composizione del valore umano e della pietà con la loro perdizione ed esclusione dalla 

salvezza, avrebbe allora restituito una favilla di verità: al mondo storicamente determinato 

che lì vi si affaccia la concinnità della favella in cui celebrare la beltà d’un’imago hominis 

onnilaterale, sintesi non solo di amore e intelletto, ma parimenti di spirito e corpo, di 

piacere e felicità, di vizio e innocenza, di incontinenza e nobiltà.  

Così i due viandanti giunti all’estremo dell’Eden si apprestano, in contrasto col 

trionfante lucore aurorale dilagato nella ascesa di Dante e Virgilio (cfr. Purg XXVII, 109-

111: e già per li splendori antelucani / che tanto a pellegrin surgon più grati, / quanto,  

tornando, si albergan men lontani, /  le tenebre fugga da tutti i lati), ad una discesa, 

attraverso il suo “chiuso fesso”, verso le tenebre dell’Inferno – la sbercia e io in quella 

posta aprica / uscimmo a scoprir l’oscuro recesso – cui li condurrà “un ventaccio che 

salene di là” in un turbine ascensionale non certo immemore della “bufera infernal che mai 

non resta”, sua prosecuzione veemente e tumultuosa (si veda il commento al testo). 

Se il “Dante della realtà”, il suo “io” in cui convergono quello trascendentale dell’uomo 

(“di nostra vita”) e quello esistenziale (“mi ritrovai”), riesce a coniugare lo storico e il 

terreno, a preservare il caduco e il mortale nella visione cristiana dell’eternità, a riscattare il 

contingente versandolo nel calco di una poesia in cui nessun gesto sembra restare 

indifferente o estraneo, ebbene proprio tale impianto sostiene e legittima in definitiva il 

percorso a ritroso intrapreso da Alùci; gli consente cioè di cogliere quel riverbero dalle 

cose stesse, di salvare l’eterno nel contingente piuttosto che questo nel primo, di spingere 

tale abito, esornato da ogni estetismo frammentario, fino all’aspetto più soverchio, 

caricaturale e grottesco della vita: a quell’istante effimero ed esquisito che, sebbene 

marchiato dalla perdurante stigma della condanna, ne contempla e fruisce il tepore del 

piacere, offrendone infine provocatoriamente – ma ormai ciechi intrammo in nuovi bui – 

l’attraente, contraddittoria, maculata e crudele bellezza. 

 



52 

 



53 

 

Bibliografia 
 

 

 

Dante Alighieri, Divina Commedia, a c. di. A. M. Chiavacci Leonardi, collana “I 

Meridiani”, V ediz., Mondadori, Milano, 2005. 

 

Dante Alighieri, Convivio, a c. di. P. Chiodini, Garzanti, Milano, 1980. 

 

Dante Alighieri, Il Fiore in: Dante, Opere minori, vol. II, sezione a c. di Angelo 

Jacomuzzi, U.T.E.T., Torino, 1986. 

 

 

Commentari alla Divina Commedia: 

 

- Jacopo della Lana (1324-1328): Comedia di Dante degli Allaghieri col Commento di 

Jacopo della Lana bolognese, ed. orig. a c. di L. Scarabelli. Bologna, Tipografia Regia, 

1866-67; cfr. anche Dante Alighieri, Edizione integrale in fac-simile dei manoscritti 1005 

della Biblioteca Riccardiana di Firenze e AG 12.2 della Biblioteca nazionale Braidense di 

Milano noti come il manoscritto riccardiano-braidense della Commedia di Dante 

Alighieri, con il commento di Iacopo della Lana, Roma-Salerno, 2007. 

- Guido da Pisa (1327-28?): Guido da Pisa’s Expositiones et Glose super Comediam 

Dantis, or Commentary on Dante’s Inferno. Edited with notes and an introduction by 

Vincenzo Cioffari, Albany (N.Y. State ) University of New York Press, 1974. 

- L’Ottimo commento (1333): L’Ottimo Commento della Divina Commedia. Testo inedito 

d’un contemporaneo di Dante, a c. di A. Torri, [Sala Bolognese]; A. Forni, 1995 (ripr. 

facs. dell’ed. Niccolo Capurro, Pisa, 1827-1829). 

 

- L’Anonimo selmiano (1337?): Chiose anonime alla prima Cantica della Divina 

Commedia di un contemporaneo del Poeta, pubblicate da Francesco Selmi, Torino, 

Stamperia Reale, 1865. 

 

- Francesco da Buti (1385-1395): Commento di Francesco da Buti sopra La Divina 

Commedia di Dante Allighieri,  Crescentino Giannini, Fratelli Nistri, Pisa, 1858-62. 

 

-  Benvenuto da Imola (1375-1380): Benevenuti de Rambaldis de Imola Comentum super 

Dantis Aldigherij Comoediam, nunc primum integre in lucem editum sumptibus Guilielmi 

Warren Vernon, curante Jacobo Philippo Lacaita. Florentiae, G. Barbèra, 1887. 

 

- Giovanni Boccaccio (1373-75): Esposizioni sopra la Comedia di Dante, a cura di Giorgio 

Padoan, vol. VI of Tutte le opere di Giovanni Boccaccio, a c. di Vittore Branca, 

Mondadori, Milano, 1965. 



54 

 

- Alessandro Vellutello (1544): Dante con l’esposizione di Cristoforo Landino et 

d’Alessandro Vellutello sopra la sua Comedia dell’Inferno, del Purgatorio e del Paradiso, 

G. Battista e B. Sessa fratelli, Venezia, 1596; cfr. I commenti danteschi dei secoli XIV, XV 

e XVI, a c. di P. Procacioli, ed. elettronica pubblicata da Lexis Progetti Editoriali, 1999. 

 

Epicuro, Scritti morali: Lettera a Meneceo, Massime capitali, Sentenze e frammenti, 

Lettere, Testamento, tr. it di C. Diano, B.U.R., ed. X, Milano 2006. 

 

Gioachino da Fiore, Il libro delle figure, a c. di L. Tondelli, SEI, Torino, 1940. 

 

Andrea Cappellano, De amore, a c. di G. Ruffini, Guanda, Milano, 1980. 

 

M. Buonarroti, Le rime, a c. di V. Piccoli, U.T.E.T., Torino, 1930. 

 

Pietro Aretino, Ragionamento, Dialogo, a c. di C. Forno, B.U.R. Milano, 1988. 

 

G. Galilei, Due lezioni all’Accademia fiorentina circa la figura, sito e grandezza 

dell’inferno di Dante, in: G. Galilei, Scritti letterari, a c. di A. Chiari, Le Monnier, Firenze, 

1970. 

 

Angelus Silesius,Viatore cherubico, in: L’altro io di Dio, a c. di L. Parinetto, Mimesis, 

Milano, 1993. 

 

L. Pirandello, La Commedia dei diavoli e la tragedia di Dante, in: Saggi, Poesie, Scritti 

vari, a c. di M. Lo Vecchio Musti, Mondadori, Milano, 1960. 

 

G. Contini, Dante come personaggio-poeta della Commedia, in: Varianti e altra 

linguistica, Einaudi, Torino, 1970, pp. 335-361. 

 

G. Contini, Un’interpretazione di Dante, in: Varianti e altra linguistica, Einaudi, Torino, 

1970, pp. 369-405. 

 

G. Contini, Il Fiore, in: “Enciclopedia Dantesca”, Treccani, Roma, 1970, pp. 895-901. 

 

U. Eco, Sator arepo eccetera, Nottetempo, Roma, 2006. 

 

U. Eco, La ricerca della lingua perfetta nella  cultura europea, Laterza, Bari, 2002. 


