Roberto Valentini

Dante a rovescio

I1 XXXIV Canto dell’Inferno capovolto

Youcanprint Self - Publishing



Titolo | Dante a rovescio

Sottotitolo | Il XXXIV Canto dell’Inferno capovolto
Autore | Roberto Valentini

Copertina a cura dell’autore

ISBN | 978-88-91100-40-5

© Tutti i diritti riservati all’Autore
Nessuna parte di questo libro puod essere riprodotta senza il
preventivo assenso dell’Autore.

Youcanprint Self-Publishing

Via Roma, 73 - 73039 Tricase (LE) - Italy
www.youcanprint.it

info@youcanprint.it

Facebook: facebook.com/youcanprint.it
Twitter: twitter.com/youcanprintit



Indice

Lullo, il 600, Eco: come ribaltare Lucifero e I’Inferno di Dante

Terzine I-IV

Terzine V-VIII
Terzine I1X-XII
Terzine XI1-XVI
Terzine XVII-XX
Terzine XXI-XXIV
Terzine XXV-XXVIII
Terzine XXIX-XXXII
Terzine XXXHI-XXXVI
Terzine XXXVII-XL
Terzine XLI-XLIV

Terzine XLV-XLVI e v. 139.

Postfazione

Bibliografia

13
15
19
23
25
27
29
31
33
37
41

43

53






Lullo, il °600, Eco: come ribaltare Lucifero e I’Inferno di Dante.

“Al margin del ristar di vostra morte / mi persi in un deserto illuminato”; in questo
modo Umberto Eco capovolge il primo verso della Divina Commedia, proseguendo con
alcune terzine del Canto I, V e XXXIII dell’Inferno (Cfr. Eco, Sator arepo eccetera,
Nottetempo, Roma, 2006). Accogliendo la tenzone “semiologica” innescata dall’autore de
Il nome della rosa, si offre in questo volume una riscrittura per oppositionem dell’intero
ultimo canto dell’Inferno; figurando un giardino delle idee che ospiti un albero
tassonomico basato su coppie oppositive, si € dunque provato a indovinarne quelle che
consentano di vedere in filigrana il rovescio di un testo e, sollevandone un embrice della
volta, di lasciarne spiovere il thaumazein di-segnato, grazie a tale finzione poetica, sullo
sfondo del suo “negativo”. Il lavorio sulla lastra incandescente della lingua € un gioco
terribilmente serio (si pensi all’abisso creazionistico su cui strapiombano il notarigon o la
temurah cabalistica) tanto che fra i risvolti dei suoi esercizi risiede in fondo, nobilitandone
lo sforzo, un riflesso di quella suggestione e attrattiva animatrice dei tentativi di
costruzione di “lingue filosofiche a priori”.

Dall’Ars magna di Lullo ai progetti secenteschi si e infatti sempre trattato, per
eliminare gli idola dal seno ambiguo delle lingue naturali, di fornire una grammatica delle
idee, un’ordinata gerarchia enciclopedica, una tipologia notazionale non dissimile da

5



guella che dobbiamo immaginare nell ‘'opera di “sfoderar le poesie”. In effetti, fissando
nel presente esercizio “lume” quale contrario di “nebbia” o “lo servidor del gaudente
spazzo” in vece di “lo ’mperador del doloroso regno” (sulla scorta di un’implicita
contrapposizione assiologia: al suolo valorizzato e civile del regno contrasta una landa
arida e desertica) non si chiama in causa un principio dissimile, ancor prima delle suddette
creazioni, da quello dell’*albero di Porfirio”; struttura nella quale, in base agli studi
aristotelici sulla definizione, il neoplatonico che raccolse le Enneadi e stilo la biografia di
Plotino divise, lippis et tonsoribus, ogni genere per mezzo di due differenze che
costituiscono giustappunto una coppia di opposti.

Se poi, leggendo gli ambiziosi progetti secenteschi di Dalgarno e Wilkins, si ammette
che la classificazione consideri non solo i generi naturali, sino alle piu esigue varieta di
piante e animali, ma persino quelli di artefatti e accidenti — tentativo estraneo alla
tradizione aristotelica — ecco allora come proprio guardando le tavole dei primitivi si
possano rinvenire coppie all’uopo per il cimento intrapreso (tavole come quelle dei 17
generi fondamentali, dei generi intermedi e delle specie di Dalgarno o dei 40 Generi
maggiori che attraverso le 251 differenze peculiari danno luogo alle 2030 specie di
Wilkins). Alla base di una scrittura composizionale sta infatti proprio una recensione delle
idee generali come del sapere empirico in cui le specie (i primitivi) si articolano
dicotomicamente — tramite le differenze — in coppie nelle quali le prime sono affiancate
prevalentemente con un criterio oppositivo (attraverso antonimia, complementarita,
conversita, relativita, antipodalita, graduazione et cetera; ci0 sia vero pur riconoscendo che
spesso le differenze vengono accoppiate in modo discutibile “because — come si legge
nell’Essay toward a real character, and a philosophical language — | knew not to provide
for them better”).

In quei progetti — si prenda ad esempio quello di Wilkins — si cerco di “classificare
insieme nozioni fondamentali di stampo platonico, come Dio mondo o albero, insieme a
bevande come birra, ruoli politici, nozioni militari ed ecclesiastiche, I’intero universo
nozionale di un cittadino inglese del XVII secolo” (U. Eco, La ricerca della lingua perfetta
nella cultura europea, Laterza, Bari, 2002, p. 269); per forgiare cosi il senso e I’agudeza
di un inferno dantesco capovolto non ci si poteva impegnare soltanto nell’esercizio di un
rovesciamento rispetto ad ogni singolo termine o verso (mantenendo terza rima,
endecasillabi per lo piu canonici e prevalente lessico coevo); ci0 doveva parimenti
combinarsi, nel lume della piu mirifica efficacia, con il ribaltamento del significato
complessivo del canto e del poema. Si doveva cioe mettere sottosopra I’intero scibile
istoriato nell’opera dantesca: supporre dunque che Dante sarebbe forse dovuto entrare
dall’egresso dell’Inferno (se piu che tomista fosse stato solo un “buon cristiano™), per
uscirvi quindi ore rotundo annunciando, senza piu segno e traduzione, la concinnita della
favella, la fertilita del dire in cui celebrare la belta d’un’imago hominis onnilaterale, sintesi
non solo di amore e intelletto, ma parimenti di spirito e corpo, di verita ed errore, di
piacere e felicita (si veda la postfazione al lavoro). Ecco dunque profilarsi quale rovescio
del fondo dell’Inferno e del suo abisso di male e di dolore, un paradiso terrestre
(contraffazione di quello vago e sereno sito sul monte del Purgatorio) dispensatore di
voluttuosa letizia e d’un’edonistica celebrazione dell’uomo. Sia detto che a supporto di tale
gesto I’ape laboriosa della ricerca, avvalendosi del magistero di Gianfranco Contini, si €
corroborata della sua celebre opinione circa la paternita dantesca di un poemetto “osceno”
come Il Fiore, autentica e insuperabile legittimazione ad un lavoro cosi apparentemente
dissacrante. Dirimendo qualsivoglia impressione di vaghezza vi si € dunque aggiunta una



analisi in postfazione che ne ricreasse una solida struttura portante ed un corposo apparato
di note concepite (oltre che per una guida alla lettura) quale vero e proprio barthesiano
“testo di godimento”. Un fondaco affastellato di rimandi alla Commedia, ai Commentari e
ad altre opere nello sforzo, almeno tentato, di renderli il pit possibile funzionali ad un
effetto di marcato contrasto comico-burlesco; assecondando un piacere famelico e “o0zioso”
della lettura che le mostrasse il verdicante pascolo della parola.

Altrimenti detto qui non si incorre nella presunzione dell’Ars magna Lulli, delle nove
dignita e della combinatoria che genera le sue triplette; non si vogliono convertire gli
infideles, ebrei o musulmani, come Lullo avrebbe desiderato presentandosi loro con la
propria tabula generalis (I’ardua impresa che non a caso, secondo tale leggenda, lo vide
morire martirizzato dai saraceni, quasi scontando la dissimulata natura dialettica dell’ Ars,
il fatto che potesse fornire non tanto dei ferrei convincimenti logici per convertirli, quanto
un marchingegno mnemonico per rammemorare gli argomenti a favore di una tesi
precostituita e di un contenuto veritativo presupposto: quello dell’organizzazione del
mondo operata dalla tradizione cristiana occidentale; cfr. U. Eco, La ricerca della lingua
perfetta nella cultura europea, cit., p. 60 e ssg).

Fingendo piuttosto I’inverarsi dell utopia enciclopedica rinascimentale e barocca,
seguendo cio che Wilkins, come un pioniere della sempre piu attuale organizzazione
flessibile ¢ “rizomatica” del sapere, avrebbe oscuramente intuito, altro non s’intende
compiere che secondare il bizzarro pensiero — su cui fondare le oppositiones — di
fantasticare intorno ad un inesauribile alfabeto dell’'umano intelligere, atlante cosmico o
pantografo divino che dir si voglia. Insomma, proprio I’aspetto di cui Leibniz ben presto
comprese la fallibilita (concentrandosi piuttosto sulla characteristica, su di un linguaggio
logico basato sulla forza combinatoria del calcolus) ne diviene invece il cuore pulsante.

Rispetto a quel “pensiero cieco”, in cui celebrare la mera forma sintattica come cio
che, veicolo di veritd, potesse condurre dal noto all’ignoto, ecco rivalersi proprio il
punctum dolens dei disegni di lingue a priori: il ricorrere delle varie entita (generi, specie 0
altro) in diverse tavole e sotto differenti profili — cioe la fucina della polisemia — si offre
dunque come la risorsa creativa grazie a cui potersi, a vantaggio di tale “demoniaco”
trastullo, intrattenere con I’essere del linguaggio (senza la cui apertura non si darebbe in
fondo nemmeno quella verita): “in un ordine diverso, per quanto quello in cui ci
muoviamo noi ritardatari, cosi pazzesco com’e, sembri alla nostra ragione I’unico in cui la
divinita puo svolgere i propri attributi, riconoscersi e saggiarsi nei limiti di un assunto di
cui ignoriamo il significato” (cosi Montale in Visita a Fadin ne La Bufera).

D’altronde non é forse proprio la Poesia, quella vergata dal volgare illustre, dalla
lingua poetica con cui Dante insegui il sogno di una restaurazione edenica della forma
locutionis perfetta (in grado di rendere le parole adeguate a cio che debbono esprimere), a
donarci una lingua universale? Il mezzo mediante il quale sia plausibile non solo trovare
I’alfabeto delle idee, ma anche il principio d’ogni (im)possibile tradursi del significato, sin
a giocar in “gioi” con Dante stesso, come in-colpevoli figli d’Adamo?

Opera naturale € ch’uom favella;
ma cosi 0 cosi, natura lascia
poi fare a voi secondo che v’abbella.

Paradiso XXVI, 130-132






TESTO DANTESCO TESTO ROVESCIATO

“Vexilla regis prodeunt inferni “Astae servi recedunt paradisi

verso di noi; perd dinanzi mira”, lungi da noi; piu in dietro il guardo sfoca”
disse 'l maestro mio, “se tu 'l discerni”. 3 penso ’l mardoceo altrui, “se nol ravvisi”.
Come quando una grossa nebbia spira, Altrimenti, quand’e ’l lume ch’affioca,

0 quando I’emisperio nostro annotta, 0 quando la remota spera splende,

par di lungi un molin che ’l vento gira, 6 dacheaprovo son i tel ch’uzza alloca,
veder mi parve un tal dificio allotta; certo udie quel che tal selva rende;

poi per lo vento mi ristrinsi retro tosto per la bonaccia corsi innanzi

al duca mio, ché non li era altra grotta. 9  asbercia altrui, ché ’i eran molte tende.
Gia era, e con paura il metto in metro, Non era ancor, e con gioia ne romanzi,

Ia dove I’ombre tutte eran coperte, gua ove nessun corpo stava spoglio,

e trasparien come festuca in vetro. 12 e ascosi eran quai rocchi in rena anzi.

1. Astae servi...: Come il verso dantesco risponde all’uso di mutare o parodiare i testi sacri
aggiungendo la parola inferni al primo verso di un inno di Venanzio Fortunato (VI secolo) in onore
della croce di Cristo, cosi il rovescio del canto opera da principio quella riduzione comica-realistica
che lo pervade con andamento alacre e vivo (rovesciamento dell’attacco solenne e cupo di quello
originario) sin dal licenzioso rimando metaforico al sesso maschile (essendo di per sé lo stendardo
gia allusione ad esso come la rocca a quello femminile ne Il Fiore dantesco; cfr. anche I’uso nel
Ragionamento dell’ Aretino: “poi che il bacelliere mi ebbe piantato due volte lo stendardo nella
rocca e una nel rivellino”). Derivata in ultimo 1’opposizione vexilum/astae da quella alto/basso — il
vessillo appare distinto dal suo garrire ai venti e 1’asta al conficcarsi nel terreno — I’invito a sfocare
lo sguardo indietro, a ripercorrere cioe il percorso ambage nella concentrazione della vista al punto
da sfocarla (sfoca contrario di mira nel senso di “affisare nitidamente”), indica quanto di
conseguenza sia ingannevole la variazione delle proporzioni sull’orizzonte a seconda del luogo
occupato. Il recedere delle aste del tridente del servus paradisi (simbolo delle tre forme di abitus
erotico; si veda la nota ai vv. 50-51) potrebbe cosi possedere un puro valore traslato come
d’altronde, essendo Lucifero immobile, s’ha per I’“avanzare” del testo dantesco (cfr. anche Inf.
VI1II, 67-68, innanzi alle mura di Dite).

3. penso il mardoceo: I’antitesi dire/pensare & qui mutuata da quella fra vox lautente e vox silente
della cogitatio in quanto monologo interiore dell’anima; vi si legga quindi la concezione della
taciturnitas nella Regula monastica, del pensare in quanto affermazione delle cose nel cuore
ripetendo la creazione del Verbo (sottendendo un ulteriore possibile dualismo, sul piano
speculativo-teologico-culturale, fra la visione tomistica dantesca e la posizione agostiniana). Quella
maestro/mardocheo, assunto il termine nell’accezione popolare di persona sciocca e insulsa, si
carica di un altro prezioso contrasto rispetto alla sua valenza positiva nella Commedia laddove, nella
tetra nebbia che avvolge gli iracondi del Purgatorio, durante la prima delle visioni che si presentano
all’“immaginativa” di Dante appare a fianco del crocifisso “dispettoso e fero” di Aman proprio “’l
giusto Mardoceo/ che fu al dire e al far cosi intero” (cfr. Purg. 28-30: Aman ministro di Assuero, re
di Persia, fu appunto punito dal sovrano per avergli fatto decretare, con editto poi revocato, lo
sterminio dei giudei a causa del suo risentimento verso lo stesso Mardocheo).

4-7. Altrimenti...: il rovesciamento della similitudine suggerisce una antilogia in cui I’avverbio
iniziale (altrimenti) deve riferirsi a da che a provo, secondo tale costrutto: diversamente, nel
momento in cui un rado lume si affievolisce (si stempera la luce nell’ottenebrarsi del crepuscolo) e
la remota sfera delle stelle fisse splende, da quando vicino (a provo) é il venticello lieve (uzza) che

9



fa porre (alloca) in un determinato luogo le pale del mulino (i tel che le ricoprono, per sineddoche
contrapposti a questo), udii con certezza cio che in tale selva si percepisce (che essa rende).
Trovandosi uzza riferito per ipallage alla successiva proposizione retta da udie, quest’ultimo, come
parafrasato, non ¢ alla lettera detto dei teli, pur potendosene immaginare il fruscio, ma, secondo la
figura retorica, del medesimo venticello (che si tratti di mulino a vento & desumibile dalla stessa
similitudine dantesca — i mulini a vento erano all’epoca opera recente — tesa come sempre a
rafforzarne I’inventiva).

— a provo: col significato di “appresso” derivato dal latino ad propre e tolto probabilmente dal
francese apruef o dal provenzale aprop; cfr. Inf. XII, 91-93: “danne un de’ tuoi, a cui noi siamo a
provo .

— uzza: I’opposizione fra vento ed uzza risulta di natura intensiva: il termine, col senso di aria
pungente del primo mattino, &€ una variazione toscana del meridionale uggia e trova altresi il pregio
di un contrasto, pur fuori dalla Commedia, con un suo diverso uso dantesco derivato dal francese
antico houce (av. 1321). La stessa scelta del verbo affiocare appare dunque caratterizzata da tale
coloritura semantica, dal doversi cioé individuare il contrario rispetto al vento intenso e veemente
necessario a muovere le pale del mulino (come rimarcato dall’accrescitivo spira). Le antitesi
parte/tutto (emisperio /spera) e noto/ignoto alla base del contrasto “emisperio nostro/remota spera”
si trovano invece recuperate dal mero semantema al piano complessivo dell’interpretazione, ove
estranea (remota) sia appunto intesa la sfera celeste rispetto al mondo sublunare della terra.

— alloca: posiziona, ancora, fissa, per contrarieta letterale a gira: nel senso per cui il venticello
susciti al mugnaio I’idea di costruire il mulino; per I’uso del termine cfr. Par. XXVIII, 19-21: “e
quale stella par quinci piu poca, / parrebbe luna locata con esso”.

— udie: forma di perfetto arcaico con I’uscita in —ie invece della pit comune in —io (cfr. Inf. XXVII
78 e Purg. XXIII 10) determinata dall’antitesi per cinestesi con veder; antitesi per altro rafforzata
dal contrasto fra la gradazione della verosimiglianza: “mi parve veder /certo udie”.

— selva: sulla scorta dell’antonimia culturale edificio/selva, il vocabolo riecheggia chiaramente “la
divina foresta” del paradiso terrestre di cui il canto ribaltato esibisce e contrario la caricatura di una
perigliosa, sustanziale appartenenza al peccato. Anche in tale contesto si mantiene dunque la
collocazione dell’Eden, seppur in una cosmologia rovesciata, sulla sommita dell’“altissimo monte”
posto nell’acque dell’emisfero australe (su cio si veda la postfazione).

8-9. Tosto per la bonaccia...: sulla scorta di una reminiscenza della Commedia e grazie a una lente
satirica si proietta I’empio e ridicolo atto di Sapia Senesi (il suo riflessivo ed emendante rivedersi
stupida come il merlo presuntuoso), giusto nella scellerata e irriverente corsa dello stesso doppio del
Dante-personaggio (cfr. Purg. XIII, 121-123: “tanto ch’io volsi in su I’ardita faccia, / gridando a
Dio: ‘Omai piu non ti temo!’/ come fé il merlo per poca bonaccia”). Bonaccia/vento € di nuovo
antitesi intensiva con possibile contrapposizione fra la bonaccia e “I’aura dolce” dell’Eden del
Purgatorio “per cui le fronde, tremolando, pronte/ tutte quante piegavano alla parte/ u’ la
prim’ombra gitta il santo monte” (cfr. Purg. XXVIII, 10-12). La scelta del posteriore sbercia per
duca (guida), col significato di persona poco pratica, maldestra e incapace, viene dettata sia per la
derivazione popolaresca toscana (da sherciare con s prostetica in funzione intensiva di
caratterizzazione rusticale frequente ad esempio nel Folengo; qui s-berciare nel senso di emettere
gridi ben si contrappone ai fermi apoftegmi e ai taciti ammonimenti di Virgilio), sia per il timbro
espressionistico e I’esito comico; effetto altresi ribadito dalla facile messa in rima ricca con
sguercia, allusione ad un procedere affatto contrario alla chiara visione della ragione simbolizzata
da Virgilio.

— tenda: il termine, ovviamente antitetico a grotta in base all’antonimia natura/cultura, ha qui valore
ironico, come mostreranno i versi seguenti, non solo rispetto al modello dantesco (pensando
all’“I’alta selva vota” del Purgatorio), ma alla stessa Scrittura: “Chi potra dimorare, o Signore, nella
tua tenda? Chi potra abitare nel tuo santo monte?” (Ps. 14, 1). Pur estraneo alla Commedia, trovasi
nell’Ottimo Commento (1333) in relazione (oltre che a Par. IV) al “folle Acan” negli esempi
d’avarizia puniti nel XX canto del Purgatorio: “Rispuose Acam, e disse a lui: Veramente io peccai
dinanzi dal Signore d’lIsdrael; e cosi feci. lo vidi intra la preda uno mantello sanguigno molto bruno,

10



e CC sicli d’argento, e una riga d’oro di L sicli; e disiderando queste cose, tolsilemi, e nascosi in
mezzo della tenda mia, e I’argento, cavata la terra, ricoprii”.

— i ’i vale vi, ed e forma di pronome dativo con valore avverbiale.

10-12. Non era ancor...: correndo innanzi verso i torbidi sospiri che, diversamente dal venticello
dell’immagine racchiusa al v. 6, s’odono dalle tende di un siffatto paradiso terrestre, comincia a
palesarsi la crassa parodia di quello rappresentato nella Commedia: anzitutto della casta audacia con
cui Dante prega Matelda, avvolta di levita angelica e modestia verginale, di avvicinarglisi beandolo
col fulgore dei suoi occhi, col sorriso e col canto. Ben altrimenti da tale suono celestiale, Altci
(rovesciamento metatetico di Dante con rinominazione ottenuta per mezzo di sciarada antonimica
sul termine da ribaltare: Dante/D’ante — AlUCI/A luci, ovvero sulla scorta dell’antitesi scuri/finestre)
discernendo gemiti concupiscenti si trova in prossimita “Ove nessun corpo stava spoglio”; timoroso
afferma quindi “non era ancor e con gioia ne romanzi”, ricalcando proprio quei “versi d’amore e
prose di romanzi” (cfr. Purg. XXVI, 118) riferimento all’incontro nel girone dei lussuriosi con il
trovatore Arnaldo Daniello. In questo paradiso, alcova di atti e sfrenatezze licenziose, le tende sono
tuttavia ancora immagine della riservatezza e del pudore d’una dimensione domestica (la tenda
quale dimora/domus), cui “i corpi ascosi quai rocchi in rena” sembrano apertamente alludere;
giustificando cosi la precedente affermazione del loro non essere ancora “spogli” (con antitesi
naturale fra ombra, anima, e corpo).

— rocchi: il contrasto festuca/rocchi nasce dall’opposizione piccolo/grande in una stessa materia
legnosa. Per I’uso del termine nella Commedia cfr. Purg. XXIV, 28-30: “Ubaldin della Pila e
Bonifazio / che pasturo col rocco molte genti”. Sul rimando metaforico di rocco (bastone pastorale)
al membro maschile si veda ad exemplum il Ragionamento dell’ Aretino: “appuntando le piante dei
piedi al muro della camera, portando contra lo smisurato pastorale, se lo avea riposto nel corpo
come si ripongono le spade nelle guaine”. Piu genericamente trovasi bordone (bastone) nello stesso
Il Fiore (sonetto CCXXVIII): “Ed a balestriera m’adriz[z]ai, / ché quel si era il mi’ dritto camino / E
si v’andai come buon pellegrino,/ Ch’un bordon noderuto v’aportai, /E la scarsella non dimenticai”.

11



12



Altre sono a giacere; altre stanno erte, Li stessi erti stan; supin pit che soglio,

quella col capo e quella con le piante; questo da le piote, esto dal co ha metro;
altra, com’ arco, il volto a’ pie rinverte 15 qual ligna un d’essi al volto i pie fa soglio.
Quando noi fummo fatti tanto avante, Quando noi fummo iti si poco in dietro,
ch’al mio maestro piacque di mostrarmi che I’altrui mardoceo sgradi celarmi

la creatura ch’ebbe il bel sembiante, 18  Petterno ch’ebbe informe aspetto e tetro,
d’innanzi mi si tolse e fé restarmi, mi si puose retro e fé per avanzarmi,
“Ecco Dite”, dicendo, “ed ecco il loco “Ecco Giove”, tacendo, “ed ecco 1’ora
ove convien che di fortezza t’armi”. 21 in cui € mal che di vizio non aia I’armi”.
Com’ io divenni allor gelato e fioco, Com’io restai abbrusciato e forte allora,
nol dimandar, lettor, ch’i’ non lo scrivo, dimanda, scrittor, ch’i cio vo a dire,

perd ch’ogne parlar sarebbe poco. 24 perd che niun tacer tanto accora.

13-15: L’istessi erti stan...: Nel rovesciamento che, oltre a compiersi sulle singole parole, deve
prodursi allo stesso livello del senso e dell’interpretazione allegorico-morale, non poteva mancare il
richiamo del celeberrimo “e piu lo ’ngegno affreno ch’i non soglio” del XXVI canto dell’Inferno;
qui, per la ripresa della rima nel ritratto caricaturale di “supin piu che soglio”, € allusione al giacere
supini nell’atto erotico. Se Ulisse, come nel caso di Francesca, &€ una parte di sé che I’autore-
viandante oltrepassa e giudica in nome della virtu e della fede, nel ribaltamento di prospettiva si
tratta infatti di recuperare proprio cio che s’e distaccato ritrovando, come si dira, “I’ora in cui & mal
che di vizio non aia I’armi”. Per I’impiego di supin, cfr. Inf. X, 72: “supin ricadde e pil non parve
fora”.

— li stessi: alla riproposizione ridondante di “altri.. altri”, si preferisce la sostituzione, bizzarra ed
ermetica, ma meglio confacente alla concinnita dell’esercizio, di stessi, non bisognosa ispo sensu di
mantenerne la correlazione.

— questo da le piote, esto dal co: piote per piante & chiara reminiscenza di Inf. XIX 120: “forte
spingeva con ambo le piote”; co, per capo &€ lombardismo toscano usato in Inf. XX, 76; XXI 64 e
Purg. 11, 128.

— metro: nella sottile evocazione di figure e posizioni lascive (metro nel significato prevalente di
modo), rovescio dell’immoto tormento dei dannati della diaccia infernale, s’offre in rima menzione
del XXVII canto del Purgatorio. Li Dante deve traversare per la salita al paradiso terrestre le
fiamme del settimo girone, laddove é punita la lussuria, ammettendo appunto (a favore di quanto
s’immagina) di ritenerla una delle sue maggiori colpe; tanto che la pena non fu mai cosi intensa: “si
com fui dentro, in un bogliente vetro / gittato mi sarei per rinfrescarmi / tant’era ivi lo ’ncendio
sanza metro” (Purg. XXVII, 49-51).

— al volto i pié fa soglio: un gaudente fa corrispondere i piedi al volto come una soglia, stando cioé
talmente dritto da parere essi la parte inferiore d’un vano o d’una porta di cui la figura ne sia
sagoma.

18. L’etterno ch’ebbe...: se etterno & contrapposto a creatura in quanto increato, informe, con
antitesi a sembiante quale attributo di aspetto (in aggiunta a quella bel/tetro), € vocabolo allotrio ma
comunque rinvenibile in Jacopo della Lana (1324-1328) e nell’Ottimo Commento in riferimento a
Par. XXIV: “E pero che tre sono li preziosissimi gradi, per li quali si sale nel beato regno, cio¢
Fede, Speranza, e Caritade; qui del primo grado, cioé della fede addomandante per introduzione di
Beatrice il detto San Piero all’ Autore, si fia la nostra materia [...] Alcuna volta il sacramento della
fede; Agostino a Bonifazio: ‘Che ¢ li pargoli avere fede, se non avere il sacramento della fede?’
Alcuna volta ¢ la fede informe” (con satirico passaggio del termine, nella tessitura del contrasto,
dalla dimensione della fede alla natura informe del desiderio espressa nell’aspetto del doppio
luciferino).

13



19-20. Ecco Giove...: la preferenza di Giove quale contrario rispetto a Dite, oltre all’antonimia
antipodale nel mondo divino (sottesa e ribattuta da quella creazione/morte), € qui chiaramente
suggerita dalla natura fedifraga e voluttuosa del re dell’Olimpo. Il verso “in cui ¢ mal che di vizio
non aia I’armi”, riproposizione a rovescio dello stesso “per che di provedenza ¢ buon ch’io m’armi”
(nell’incontro con Cacciaguida; cfr. Par. XVII, 109-111), appare migliore rispetto ad “aia scarmi”
per I’eteroclito innesto dell’ultimo vocabolo (scarmi & forma arcaica di scalmi, le parti in rovere
nelle coste della nave); vale richiamarne la possibile edizione giacché essa avrebbe tuttavia il pregio
di contraffare grottescamente quella che nella Commedia si presenta come metafora e rimando
preponderante fra le tre cantiche: il tema della navigazione verso I’infinito che Ulisse presunse di
raggiungere con i suoi deboli remi e che Dante, dopo aver toccato la spiaggia cui egli non arrivo,
presenta invece nel Paradiso, grazie agli alti e gratuiti mezzi del volere divino, come novella e
intentata impresa su un mare mai percorso da alcuno: “I’acqua ch’io prendo gia mai non si corse”
(Par. 11, 7-9).

21. abbrusciato: la scelta lessicale si carica dell’accenno all’incontro con Brunetto Latini,
imprimendovi cosi la connotazione del peccato di sodomia; cfr. Inf. XV, 25-27: “E io, quando ’l suo
braccio a me distese, / ficcai li ochhi per lo cotto aspetto, / si che ’1 viso abbrusciato non difese”.

14



o non mori’ e non rimasi vivo;

pensa oggimai per te, s’hai fior d’ingegno,
gual io divenni, d’uno e d’altro privo. 27
Lo *mperador del doloroso regno

da mezzo ’l petto uscia fuor de la ghiaccia;
e pil con un gigante io mi convegno, 30
che i giganti non fan con le sue braccia:
vedi oggimai quant’ esser dee quel tutto
ch’a cosi fatta parte si confaccia. 33
S’el fu si bel com’ elli & ora brutto,

e contra ’l suo fattore alzo le ciglia,
ben dee da lui procedere ogne lutto. 36

lo ’I vissi e ’n fortezza poria morire;

non pensar per me, s’hai pensier cagnazzo,

qual io rimasi, avendo d’ambo lire.

Lo servidor del gatidente spazzo

intrava ne le vampe da imo all’anche;

€ men con un nano i’ hon mi rimpiazzo,

che i nani vanno far con le sue branche:

ignori ancor quanto puo esser quel lembo

che discordante fane ’l tutto anche.

S’e si orribil com’ ei in belta ebbe
[nembo,

e all’opra altrui calo lucerna grata,

niuna gioia non po ei aver in grembo.

25. Io ’l vissi...: Se I’originale “Io non mori’ e non rimasi vivo” adombra, concretizzando nei due
verbi I’immagine dell’aggettivo latino semianimis (mezzo morto), lo sgomento e la paura del poeta,
il verso vi contrappone la pienezza e la forza d’animo (animus integri) con cui far propria una tale
esperienza.

26. cagnazzo: nel significato di brutto e deforme, non ha quindi tanto corrispondenza con i “visi
cagnazzi fatti per freddo” di Caina, quanto, per riecheggio comico, con 1’enumerazione e I’appello
della decuria dei diavoli di Malebolge: “e tu, Cagnazzo; / e Barbaricccia guidi la decina” (cfr. Inf.
XXI, 119-120).

27. avendo d’ambo lire: possedendo entrambi — il vivere e il morire — quali proprie lire, la metafora
suggerisce vivacemente, di contro alla sovrabbondanza di quanto detto al v. 25 dell’originale, come
essi ispirino e intonino il coraggio e I’ardore d’Aluci (e con questi la poesia del suo “controcanto™).
28. servidor: Tolloscuro (con antitesi etimologica a Luci-fero senhal per sciarada di tollo-obscurum;
Tolloscuro toglie, dirada cioé I’oscurita peccaminosa adombrata sulla natura e realta del piacere) &
descritto come servitore non in relazione a Dio, ma alla delizia che per primo dispensa.

— spazzo: altra forma di “spazio”; con variazione di significato (terreno) e, sulla scorta del testo
dantesco (cfr. Inf. XIV, 13: “lo spazzo era una rena arida e spessa”), alla base di una implicita
contrapposizione assiologia: al suolo valorizzato e civile del regno contrasta una landa arida e
desertica. 1l rimando al terzo girone del “settimo circulo” e al suo “gran sabbbion” riproduce
naturalmente, affrancandolo in tale gaudente spazzo, il peccato di sodomia fra gli altri cola punito;
parimenti le vampe in cui Tolldscuro entra per meta del corpo richiamano quelle del settimo girone
del Purgatorio, luogo dove s’incontrano appunto le due schiere di sodomiti e lussuriosi intenti a
gridare penitenti il proprio peccato.

29. da imo all anche: dal fondo (da imo) delle anche, intendendosi quale sineddoche per il dorso,
come il gioco del contrapporre a petto esige; I’oppositio mezzo/imo ha invece valore posizionale,
indicando “da mezzo ’l petto” una collocazione piu alta rispetto alla parte bassa descritta. La
mancata scelta di una piu conveniente coppia petto/zanche dipende dalla fisionomia di Tolloscuro
che nelle sue fattezze, come mostreranno i versi seguenti, ne risulta invece privo.

30-31. E men con un nano...: come per Lucifero si delinecano a cavaliere delle due terzine le
dimensioni di Tolldscuro; se nel caso del primo esse sono simbolicamente imponenti e smisurate,
quest’ultimo, nella concreta realta del suo agire, appare piuttosto somigliante alla figura di un
colosso in effigie di tritone. Per poterne calcolare la misura occorre quindi seguire un ragionamento
analogo a quello svolto dai commentatori delle Commedia e rammentato da Galileo nelle Due
lezioni all ’Accademia fiorentina circa la figura, sito e grandezza dell 'inferno di Dante (“Se dunque
la faccia d’un gigante e quanto la Pina, sara 5 braccia e %, ché tanto € essa: e perché gli uomini

15



ordinariamente sono alti otto teste [...] porremo il gigante dovere esser alto 8 volte piu che la sua
testa; onde sara un gigante in lunghezza braccia 44, ché tanto fa moltiplicato 8 per 5 %. Dante
dunque, cid € un uomo commune, ad un gigante ha la proporzione di 3 a 44: ma perché un uomo ad
un gigante ha maggior convenienza che un gigante ad un braccio di Lucifero, se noi faremo, come 3
a 44, cosi 44 a un altro numero, che sara 645, aremo, un braccio di Lucifero dovere essere piu che
645 braccia, ma perché la lunghezza di un braccio ¢ la terza parte di tutta la altezza, sara I’altezza di
Lucifero braccia 1935, ché tanto fa moltiplicato 645 per 3. Ma perché maggiore é la convenienza tra
un uomo ed un gigante che tra ’l gigante ed un braccio di Lucifero, e noi aviamo fatto questo conto
quasi che tal proporzione fosse la medesima, e se la fosse sarebbe alto Lucifero braccia 1935,
aggiungendoli quel piu incerto che li manca, potremo ragionevolmente concludere, Lucifero devere
esser alto braccia 2000”). Mancando in detta circostanza riferimenti precisi come quelli alla Pina di
San Pietro, si dovra assumere con maggior arbitrio che I’altezza di un nano sia circa la meta di
quella di un uomo medio e quindi 1 braccio e %; dichiarando il testo ben maggior convenienza fra la
somiglianza di un nano alle sue dita artigliate (branche, qui opposto per sineddoche a braccia,) che
fra AlUci e un nano (i’ non mi rimpiazzo), si dovra dunque ritenere che un artiglio di Tolloscuro
misuri esattamente 1 braccio e %. Secondo le proporzioni dell’homo vitruviano occorrono sei palmi
(essendo un palmo quattro “diti”) per ottenere un cubito, distanza fra le punta delle dita e la
piegatura del gomito, e quattro cubiti per I’altezza totale della figura. Ammettendo dunque che
Tolloscuro nella parte superiore abbia aspetto umano e mantenga tali proporzioni si avra che un dito
misuri nel suo caso 1 braccio e %, un palmo 6 ed il suo cubito 36 braccia. Da ci0, rispetto alle 1000
di Lucifero, si otterrebbe dalle anche, ove si innesta la coda zoomorfa, un’altezza pari a due cubiti,
ovvero a 72 braccia (24 volte un uomo). Tolldscuro avrebbe dunque un’altezza pari a piu del doppio
di Nembrot, Briareo, Fialte Anteo e gli altri giganti nel pozzo fra I’ottavo e il nono cerchio.

— nano: I’opposizione gigante/nano, naturalmente dettata e movimentata dal robusto esito comico,
trova per altro un curioso rimando ad Agostino nel commento di Benvenuto da Imola (1375-1380);
menzionando il pronunciamento di Cacciaguida sulla decadenza morale di Firenze e I’inquinamento
della sua nobilta per il confuso accrescimento della cittadinanza, scrive infatti: “E cieco toro cade
pil avaccio, idest, velocius, che cieco agnello, [...] Ad hoc respondet per simile quod citius cadit
magnus et protervus populus, sicut taurus, quam populus parvus humilis et pacificus sicut agnellus;
nam quanto maior populus, tanto minor intellectus, ut dicit philosophus: et Augustinus dicit de nano
et gigante”.

— branche: in antitesi a braccia, con derivazione da quella umano/animale, secondo il significato
letterale di artigli; cfr. Inf. VII, 69: “che ¢, che i ben del mondo ha si tra branche?”. Si osservi che le
branche di Tolloscuro non a caso, come in certo modo la sua stessa fisionomia (sostituendo al corpo
di serpente quello di pesce, nella ricordata sembianza di tritone) rammemorano quelle di Gerione:
“due branche avea pilose insin 1’ascelle” (Inf. XVII, 13-15), anche se in tal caso con branche si
debbono intendere, come detto, le sole dita artigliate. Sulla scorta dell’Etica aristotelica (VII 7,
1149b e 11, 1152a) frode e lussuria, in quanto la prima implichi seduzione e inganno, sono in effetti
costantemente connesse; cosi evidenzia lo stesso appellativo “dolosa Cyprigna” attribuito a Venere
nei poemi omerici.

32-33. Ignori ancor...: al contrario di Dante con Lucifero Aluci ignora ancora non solo le
proporzioni esatte di Tolloscuro, ma in particolare quella sua parte (lembo), la terminazione
zoomorfa, che rende inoltre (anche) non confacente ad essa (discordante) I’intera figura (fane é
forma epitetica per fa come féne per fé o vane per va, dovuta all’uso del toscano di non accentare
I’ultima sillaba; cfr. Par. XXVII, 33: “pur ascoltando, timida si fane”). Nella cornice comica si
legga tuttavia lembo anche quale possibile eufemismo per il membro virile di Tolloscuro con cui dar
la stura ad una successione burlesca di rimandi priapici. Per I’occorrenza di lembo, cfr. Purg. VII,
72: “la dove piu ch’a mezzo muore il lembo”.

34-36. S’& si orribil...: con isolata inversione temporale (fu/é — é/ebbe) dettata dal senso e
giustificata, rispetto all’intera diegesi, dal doversi capovolgere lo stesso mutamento di
Lucifero/Tolloscuro, si intendano i versi con tale significato: se egli & cosi brutto come fu avvolto in
una nube di belta (in belta ebbe nembo), e a favore (dativo con valore di vantaggio) dell’opera altrui

16



POSTFAZIONE

Il ludo del rovesciamento versificatorio, fra il penso e il vivace mimetismo, propone
alla cura delle cose dantesche una cospirata lettura del XXXIV canto dell’Inferno; lo
sfrenarsi del subbuglio linguistico, ed in subordine della liberta ideologica, in ribobolo
faceto e impertinenza oscena, meglio d’altre forme assembra confarsi a quei tratti del
comico che il De Sanctis rimproverava giusto al regno dantesco: “le situazioni sono
comiche ma il comico é rozzamente formato, e non € artistico; non ha la sua immagine che
¢ la caricatura, né la sua espressione che ¢ il riso™. Se a far la caricatura abbisogna che
I’immaginazione si fermi nell’oggetto comico, fino a spacciarlo e a obliarsi in esso
elevandolo a contro-modello, ecco allora come il gioco di una scrittura e contrario, vi lasci
affiorare la matrice proprio nella placcatura di un intreccio ossimorico che la disvela
materia signata del riso (meccanismo risaputo della liberazione psichica a seguito della
condensazione, del sovrapporsi e dell’agglutinazione semantica).

Se la satira di Dante non si versa nella commedia che castiga ridendo, quanto piuttosto
nel calco del sarcasmo e dello scherno, se la sua musa — nota ancora De Sanctis — &
I’indignazione e la sua forma ordinaria I’invettiva, quale restituzione e concepimento piu
efficaci di quelli che si compiono proprio attraverso la mise en rire delle rappresentazioni,
gestualita, figure e allegorie del testo? Come se tale scoperta, sollevando I’embrice dei
versi, fosse il prodotto d’un’invariabile arte combinatoria dei significati (cio che di fatto
gui accade nella finzione di una possibile grammatica dei pensieri, di un’enciclopedia
gerarchica del sapere costruita come ontologia tassonomica e atlante dell’universo).

L’operazione appare d’altronde, col puntiglio d’una scommessa, avvalorata dalla stessa
imbastitura del registro comico dantesco: si pensi al “triviale-prezioso allo stato isolato, il
trobar clus sulla feccia di Sinone e mastro Adamo, le rime care nel virtuosismo
dell’ingiuria, della pornografia e della coprolalia che si segrega in un genere da sé,
rompendo la tradizione di parallelismo e contrappunto satiresco al tragico che va, per
tacere dei provenzali, dal Notaio e da Guittone (fin Rustico di Filippo, come poi Pieraccio
Tedaldi, si produsse nell’ordinaria sonetteria amorosa), a qualche spruzzo stilnovistico, fra
il Guinizzelli e il Cino”.2 Che la stessa produzione dell’Alighieri, soprattutto in ragione
dell’eventuale contemporaneita alle rime stilnovistiche del poemetto anepigrafico Il Fiore,
possa dunque in parte ascriversi al pit sapido repertorio comico-realistico di Angiolieri e
Folgore, acconsente a sdrucirne quel linguaggio corposo, metaforico e denso di rimandi
sessuali che la tessitura del Fiore scopertamente ostenta (ottimamente inquadrabile in
quella apparente e plurale contraddittorieta delle sue esperienze, superata solo nella summa
e sintesi stilistica-gnoseologica della Commedia); sotto un’orgia caricaturale di enunciati
cosi osceni, di gallicismi tanto crudi ed endecasillabi talmente anomali da aver indotto, pur
a fronte di una fitta rete di rapporti stilistici (dirimente per il Contini circa la paternita),
prima alla cauta attribuzione del Castets, eppoi al piu risoluto rifiuto della maggioranza

L Cfr. L. Pirandello, La commedia dei diavoli e la tragedia di Dante in: L. Pirandello, Saggi, Poesie,
Scritti vari, a ¢. di Manlio Lo Vecchio Musti, Mondadori, Milano 1960.
2 G. Contini, Varianti e altra linguistica, Einaudi, Torino, 1970, p. 352.

43



della critica. Grande rilievo acquista allora quanto conclude a tale riguardo il primo
(vedansi oltre alla marcata evidenza di elementi semantici il ricorrere di dati fonici in
analoghe congiunture ritmiche o sintattiche®): “merita segnalazione il fatto che avversi le
furono tutti i successivi editori del poemetto, il Gorra (in quanto predatore dell’edizione
Mazzatinti), il Parodi, il Di Benedetto, il Petronio: quasi un miglior contatto col testo
suscitasse 0 corroborasse il senso dell’inverosimiglianza o magari indegnita
dell’attribuzione alla mano che scrisse la Commedia o la Vita Nuova, che € poi
I’argomento principe, istintivo, dei negatori. Pochi i fautori, tra i quali particolarmente
autorevoli il Casini, G. Mazzoni, il D’Ovidio, il Rajna. E gli argomenti sono press’a poco
gli stessi del Castets; ma il D’Ovidio, riprendendo dal Castets I’antitesi della rosa mistica
del Paradiso alla profanissima del Fiore, emetteva la suggestiva congettura che il Cristo
rimante con se stesso della Commedia stia per ammenda di quelli empi del Fiore oltre che
della tenzone con Forese Donati (altra scrittura infatti un tempo contestata)”. D’altra parte
lo stesso Parodi, convertito dalla tesi dell’ascrizione a Dante a quella opposta, cosi Si
espresse: “fu detto, ed ¢ giusto ripetere, che, se non si trattasse di Dante, queste prove
avrebbero persuaso anche molti de’ piu diffidenti”®. Giacché & invece proprio tale
persuasione a sostenere la germinazione del presente testo ribaltato, se, fra i vari indizi, il
“(ser) Durante” di cui certo Dante ¢ forma familiare ridotta (citato postumamente con
ipocorismo il “Durante ol[im] vocatus Dante”) sia 0 meno nome da identificare con
I’autore del Fiore, assume valenza assai marginale nell’offrire legalita giuridico-filologica
alla palinodia, allo specime dimostrativo del poetico, alla sua estrapolazione dall’impronta
di siffatto “esercizio di stile”.

3 Scrive Contini (di particolare interesse per il presente lavoro la sottolineatura delle sostituzioni
sinonimiche, quale possibilita trascendentale di quelle antitetiche) nel saggio sul Fiore (Cfr,
“Enciclopedia Dantesca”, II, 1970, pp. 895-901): “la portata dimostrativa, pur progrediente, che ha
la fenomenologia dello stilema isolato, aumenta nello stilema associativo: quello, ad esempio, per
cui pieta interno convive con accora in fin di verso (Fiore VII, 4: se Pietate e Franchezza nol
laccora; Inf. XIIl, 84: ch’i’ non potrei, tanta pieta m’accora); la citazione € tanto pil
paradigmatica se la coppia di personificazioni che nel Fiore costituisce il primo segmento viene
inserita nel grande raggruppamento di coppie o polinomi di astrazioni, pit 0 meno ipostatizzate, che
abbondano e nel Fiore (LXXXIV, CXXXVI, CXXXVII, CCXXVI) e nelle Rime (Cfr. Le dolci rime;
LXXXVI, clv, 63) e nella Commedia (Inf. 1, 123, xvi, 67, Purg. Xiv, 110), con notevoli
corrispondenze degli stessi termini anche nelle stesse posizioni dal Fiore al Dante certo. Altri casi di
stilemi associativi: clil, 12 manucar pane (cfr. Inf. Xxxxi1, 127: come ’l pan... si manduca); CLXXXIX
10 e mena teco buona compagnia (e LXXX, 2: meco in compagnia; cfr. Rime, LXXIl, 3-4: menasse
seco / ... per sua compagnia); CXClI, 7: ch’a ben far non fu anche conoscente (cfr. Inf. vi, 81: ch’a
ben far presso conosca); CCXV, 4: com’egli é a gran rischio de la vita (cfr. Rime LXXXVvil 21: ne
sono a rischio di perder la vita). Il numero naturalmente cresce a considerare il procedimento
attuato mediante sinonimi: Xxv1, 13: In poca d’or si 'l fatto mi bistorna (cfr. Inf. xxiv, 13-14:
veggendo il mondo aver cangiata faccia / in poco [0 poca] d’ora); LXXXVII, 6: re de’ barattier tu si
sarai (cfr. Inf. XX, 87: barattier fu non picciol, ma sovrano); cXii 4: se lo scritto non erra (cfr. Inf.
XIX, 54: mi menti lo scritto). In particolare la dittologia pud tornare identica o sinonimica (oltre gli
esempi addotti nello studio citato per freddo e caldo, Lombardia/Toscana, palida e persa): LXXVil,
4: crudel e fera (cfr. Inf. vi1, 13: fiera crudele e diversa, e viI 15; la fiera crudele, essendo anche
diverso, “cattivo”, divers della Rose, ben documentato nel Fiore); cii 10, cXXIX 6, cXLIv, 3: umile
e piano (cfr. nelle concordanze i molti binomi e trinomi con ognuno di questi termini)”.

4 Cfr. G. Contini, Il Fiore, in: “Enciclopedia Dantesca”, cit., pp. 895-901.

5 lvi.

44



Nessun imbarazzo s’accampa quindi se la filigrana del canto, come un residuo dentro
I’ambra, ne offre in controluce la saldatura fra il senso della lettera ed il suo oppositum
proprio nella sua consecuzione: ¢ in definitiva essa in primis a restituire la finzione del suo
capovolgimento, a porgerne le tracce, i cenni, il sentore e i margini alla liberta di un
paralipomeno burlesco. Un di-vertimento del linguaggio (piuttosto che nel linguaggio) non
puo percio che tradursi, dramma della traduzione come popolamento di questo spazio “tra”
(se si vuole, in omaggio alla problematica del Croce, fra “struttura” e “poesia”), in un per-
vertimento: dell’ordine morale, escatologico ed allegorico della visione profetica dantesca,
qui ordinata al rivolgimento per cui il fondo dell’Inferno divenga infine luogo d’un Eden
lubrico e lussurioso. Quasi alludendo al fatto che se non v’é in Dante dicotomia fra
condanna moralistica e pieta — si pensi a Francesca 0 Brunetto —, fra sentenza teologica e
umana assoluzione, sarebbe allora lecito, come vuolsi dimostrare, cogliere il vincolo che il
testo verga sul rovescio dei suoi versi fra il misero e perduto amore terreno e
I’incommensurabile elevazione alla beatitudine (quella che il poeta vorrebbe invece
destinata solo all’amore resipiscente nell’adesione alla meta divina).

Aberrazione pour cause dell’idioletto dantesco il cui “realismo di particolari”,
addensato attorno a vivissime similitudini tali da render reale I’irreale, si moduli talora sul
registro di un “realismo di astratti”, gioco irrealizzate sempre aperto all’agguato
dell’allegoria, all’intarsio simbolico ed alla tessitura di rimandi allusivi: cosi che
I’esattezza obiettiva e le similitudini che vi permangono siano tanto piu otticamente
cesellate quanto dedotte da un’allucinazione dello sguardo, da frammenti abusivi di uno
scenario sottratto ad un senso immediatamente dato. A cid s’aggiunga la corruzione della
figura del personaggio Dante, cangiato nel suo doppio Aluci (con rinominazione ottenuta
per mezzo di sciarada antonimica; cfr. nota al vv. 10-12), ammazzasette da poema
eroicomico, animo profano e scettico — s’a pormi in ver taci assai, ringrazio — d’indole
peccaminosa ancorché, come assembra dal ritratto offertone, neofita di vizio e
dissolutezza: ed ecco |’ora/ in cui € mal che di vizio non aia |’armi. Infine e soprattutto
della figura di Virgilio, scaduta da guida attenta, ferma e benigna incarnazione
dell’usbergo della ragione, a shercia, cerimoniere di lascivie e turpitudine per I’abietto
anelo di Aluci, disamorato e contrariato compagno (rinominato Mulierposa sulla scorta di
sciarada, mediante lettura in latino con metagramma consonantico iniziale del secondo
vocabolo; cfr. nota ai vv. 73-75) dai modi bruschi e scostanti: com’ei sgradi le berze
lasciai allor; tosto levommi il ristar che |’assonna. Una metamorfosi della complessione
morale e caratteriale dei personaggi che si manifesta altresi nella modalita della loro
interazione, taciturna e inespressa non certo per I’intimita premurosa di Virgilio, per la
sorveglianza della ragione rispetto ai dubbi e alle titubanza di Dante (cfr. Inf. XXIII, 25-27:
S’i’ fossi di piombato vetro,/ I'imagine di fuor tua non trarrei/ piu tosto a me, che quella
dentro ‘mpetro), bensi per I’estraneita e indifferenza ora scopertane al di sotto, come
I’apostrofe “sbercia altrui” ben rischiara: estraneita dettata dal solo compito di elevare
Aluci a rinvenire intus et in cute, con le proprie forze e pulsioni, il servigio ai sensi e alla
volutta.

Questo aspetto rivela d’altronde in foro interno un’ulteriore legittimazione al capriolare
dell’Inferno in paradiso di lussuria; trattandosi cioé di ribaltare anche il riconoscimento del
peccato che Dante si attribui come preponderante fra i due vizi considerati perniciosi alla
propria storia personale. Se infatti il poeta nel XIIlI Canto del Purgatorio si confessa a
Sapia dei Tolomei colpevole di superbia, come non avvertire per poussées e complicita
affettive dell’ “io” viaggiatore un’inversione della parenesi autobiografica ufficiale? Quasi

45



la tappa simpatetica dell’incontro con Francesca fosse esemplare non solo del primo vizio
ch’egli guarda, giudica e stacca da sé, ma, dichiarando in seguito d’aver pensato di
difendersi dalla lussuria con la tanto discussa “corda intorno cinta” gettata a Gerione — €
con essa pensai alcuna volta/ prender la lonza a la pelle dipinta (Inf. XVI, 107-108) —
palesasse piuttosto che si debba intendere la lussuria altrettale precipua colpa (a significare
in tale profanissimo contesto, arriére pensée della sua congettura, che presunzione sarebbe
stata la volonta di prenderla)? Che sia poi il poeta stesso a sentirsi da cido pungolato, a
volerci testimoniare come la “lonza a la gaetta pelle” lo ossessionasse — € non mi si partia
d’innanzi al volto (Inf. I, 34) — riecheggia tanto chiaramente quanto la severa censura di
Beatrice prima della contrizione e dell’immersione nel Leté: non ti dovea gravar le penne
in giuso, / ad aspettar piu colpi, o pargoletta, / o altra vanita con si breve uso (Purg.
XXXI, 58-60). Eccone allora in ultimo, dalla perenzione ideologica dei flutti adamantini,
dall’amor cortese poi oltrepassato con la sublimazione di Beatrice, persino il recupero d’un
commercio impuro, di quel sentire corollario del piu basso grado, dell’inanita della
“pargoletta”, ovverosia dell’amore-libidine (cosi sotto lo stesso ombracolo della morale
stlinovistica, mera probitas dell’etica mondana che si protrae nella Vita Nuova, anche
Francesca riparerebbe il suo peccato carnale).

Al di la di tali considerazioni resta tuttavia che il dedursi la concupiscenza del paradiso
di Aluci dal rovescio del testo trovi in quest’ultimo I’unico e legittimo tribunale; d’altro
canto, come di nuovo nota il Contini, I’“oggettiva memorabilita del testo dantesco” &
anzitutto palesata da una sintesi ritmico-timbrica cosi particolare e flagrante da agire
sull’autore medesimo lasciando emergere chiaramente rimandi dal “preponderare del
significante sul significato™®. Non € quindi circostanza casuale che, nel piglio legislativo
della riscrittura, alle opposizioni tracciate nel suo “adamitico” albero tassonomico, la
coppia inferno/paradiso debba di conseguenza, facendo aggio sulla garanzia di tale
memorabilita, essere sovradeterminata dal contrario del fundum inferni inteso non in
guanto paradiso qua talis, ma come quest’uno definito rispetto all’Inferno traversato da
Dante, come il paradiso di quell’Inferno: non quello teologicamente e spiritualmente
rappresentato nella terza cantica, ma la canzonatoria raffigurazione del paradiso terrestre
collocato sulla montagna del Purgatorio.

® Cfr. G. Contini, Varianti e altra linguistica, cit., p. 385 e ssg. Su tale sintomi costanti del
poema si supporta pertanto questa stessa costruzione, cosi come “¢ poi vero che I’antologia operata
dalla pubblica fama lascia ancora illesa dal logorio della circolazione, senza bisogno di ripristino
tanta valuta aurea di flammantissimo conio” (Ibidem, p. 378). Ed ¢ proprio tale valuta, in forza di
cui la memorabilitd diviene poi memoria attuale, a consentire lo stesso commercio fra il contenuto
mnestico suscitato dalla musica ed il risvolto oppositivo del significato: nel lavoro plurimi e
versatili riverberano infatti, come evidenziato nel commento al testo, smontaggi, composizioni e
moltiplicazioni memoriali non solo di immagini, ma di ritmi e disposizioni mensurali. Si consideri
ad exemplum la stessa Commedia con le sue gia sorprendenti callide giunture di echi antitetici: “per
entro il cielo scese una facella” (Par. XXIIl, 94), detto del dolcissimo Gabriele e qualche canto
prima, “la onde scese gia una facella” (Par. IX, 29) che &, nientemeno, il turpe tiranno Ezzelino; il
verso che condensa Dio nell’empireo, sempre dintorno al punto che mi vinse (Par. XXX, 11) e
quello celeberrimo riferito ai lussuriosi Paolo e Francesca, ma solo un punto fu quel che ci vinse
(Inf. V, 132); o, sempre nell’acme del Paradiso detto della “prima luce”, quanti son li splendori a
chi s’appaia (Par. XXIX, 138), col suo rifarsi, gia quasi un suo capovolgimento, a molti son li
animali a cui s ‘ammoglia (Inf. I, 100), riferito invece alla lupa che “fa tremar le vene ¢ i polsi”.

46



Se infatti I’ultimo canto dell’Inferno, dopo la suprema e dolorosa grandezza del male
raggiunta in quello precedente, ha nella Commedia costruzione piu intellettuale che
poetica, giusto quel celeberrimo passaggio dal centro del mondo, la posizione di Lucifero e
la grande spiegazione cosmologica che lo accompagna, si sarebbero prestati pit d’ogni
altro luogo alla sua rivoluzione per oppositionem nel pantografo dell’inventiva.
Concludendo in stile aspro e chioccio la cantica comica, esso gia “con orrori e sventure
quasi regie, nel cannibalismo di cui sono vittime I’arcivescovo Ruggeri e Bruto coi suoi
soci, & una vera anti-tragedia, un’Eneide o una Tebaide un po’ per il diritto e un po’ a
rovescio”. Dacché poi quello sguardo cosmografico da ragione di tutto I’universo
dantesco, ribaltarlo avrebbe inserito nel registro fantastico-verbale e nel formicolio dei
versi smottati uno scandaglio euristico dell’intera narrazione; ribattendola sulla lastra del
linguaggio in forza della cogenza di una “doppia verita”: quella esatta dal combinare il
capovolgimento dei singoli sintagmi con quello dell’enunciato da una parte, ma soprattutto
con la complessiva interpretazione del testo, canto, cantica, poema, dall’altra. Allo sforzo
dell’*immaginativa” osta dunque, stimolandone pur tuttavia la liberta, il compito di
individuare si i contrari per i vocaboli isolati, ma di fissarli poi nel castone semantico
dell’ideazione (affrancando nello scrutinio tecnico indispensabili ambiti di licenza: vedasi,
rispetto all’omogeneita della scelta, la contrapposizione quando/onde, raramente
riproducibile in nessi compiuti; la variatio nell’inversione singolare/plurale; I’alternanza
fra il mantenimento in similitudine di come o la sua sostituzione con altrimenti).

Nel diorama della visione complessiva riproporre sic et simpliciter il ritorno al bene
originario col toglimento della negazione di Lucifero (negazione del negativo) non avrebbe
percio corrisposto al processo di lavorazione lessicale: il suo opposto, proprio in virtt della
carica grottesca istruita dai sintagmi ed innescata dalla persuasione lirica, non ne restituisce
dunque — s’& si orribil com’ei in beltd ebbe nembo — I’antica venusta del serafino;
parimenti, proprio ricomponendo I’inflazione di frammenti prima facie irrelati e arbitrari,
cogliamo il testo incrinare e corrompere quell’immagine di vaghezza, di sospesa e serena
armonia della “divina foresta spessa e viva” e del suo apparire a “l’ore prime del mattino”.
Nel canto a rovescio, quando invece “la remota spera tutta splende”, nell’anottare in cui
riluce il cielo delle stelle fisse, si ha la restituzione d’una selva che adultera
definitivamente la felicita umana perduta e ritrovata nell ’amore per Matelda, che smonta
I’attrazione per cio cui “le virtt morali e intellettuali” possono contribuire (“beatitudo
huius vitae” che pur nella Commedia I’arrivo di Beatrice, indirizzando I’amore dall’una
all’altra, dall’innocente realta del paradiso terrestre al cielo, diradera subordinandola alla
“beatitudo vitae eternae”; cfr. Monarchia, 111, XV).

Sotto questa lente deformante I’intensita dell’amore versata in tutti i sensi di Dante
all’apparizione di Beatrice, si infonde e distilla piuttosto proprio dai sensi, dall’innocenza
della colpa e del peccato che nell’Eden si compi per “I’ardimento d’Eva”; come Dante
s’aggira con fervido senso d’attesa nel paradiso terrestre (cfr. Purg. XXI1X, 31-33mentr’io
m’andava tra tante primizie/ de |’etterno piacer tutto sospeso / e disioso ancora a piu
letizie), altrettale eccitazione pervade il sentire spasimante d’Aluci: sentire su cui iscrivere
letteralmente ““I’etterno piacer” come diletto del corpo; “beatitudo voluptatis vitae” in cui
ribaltare la felicita terrena della vita attiva e contemplativa e gli stessi lineamenti simbolici
della paterna imago virgiliana.

" Cfr. G. Contini, Varianti e altra linguistica, cit., p. 399; corsivi miei.

47



Alla frenesia di Aluci ecco aprirsi un paradisum delitiarum (luogo di scabrosa letizia da
affiancarsi, fra i tristi Elisi virgiliani e le ingenue visioni medievali, alle sensualita
appaganti di Poliziano ed agli innumerevoli giardini felici della letteratura) in cui, anziché
I’aura melodiosa di quello dantesco, s’odono, per contrasto e nel silenzio irreale della
mancanza di vento, i sospiri dissoluti provenienti dalle tende che lo popolano:
spregiudicato cachinno satirico delle diverse simbologie che appaiono a Dante negli ultimi
cinque canti del Purgatorio e della stessa Scrittura col suo riferimento alla tenda sul “santo
monte del Signore” (si veda la nota al testo).

Oltrepassate le cortine dei lussuriosi i due viatori si trovano innanzi a Tolloscuro,
antonimico di Lucifero secondo appellatio per contrapposizione all’etimologia di
quest’ultimo, sorta di interpretazione per sciarada del senhal presupposto (si veda il Dante
enigmistico ed esegeta che, interprete del sonetto cavalcantiano Bilta di donna, ne estrae la
sciarada “prima-verra” dal senhal Primavera: simulando cioé dai versi fresca rosa novella /
piacente primavera che Giovanna, preannuncio della somma bellezza, fosse chiamata
Primavera “per la sua bieltade, secondo che altri crede”). Se Lucifero ¢ cosi colui che porta
la luce, Tolldscuro — tollo obscurum — toglie I’oscurita del vizio morale, dissipa e solleva
I’ombra peccaminosa dalla realta del piacere e dalla concupiscenza carnale. Come recita il
primo verso, se ne erano notate da lontano le aste del tridente; diversamente dallo
smisurato ordigno inerte rappresentato da Lucifero, questi viene tuttavia dipinto come una
sorta di laborioso colosso in sembianza di tritone, creatura con la parte bassa del corpo a
forma di pesce, nella fattispecie sovrastata da tre “creste a la sua coda”, triforcute giusto al
principio di catun dei fianchi; ognuna di un diverso colore, bianco, rosso e oro,
simboleggianti, nel rovesciarsi della contraffazione della Trinita che Lucifero incarna, un
riflesso trinitario nello specolo delle virtt matrimoniali sancite da Agostino: fides, proles e
sacramentum (del significato da attribuire a questi colori vedasi la nota del commento).

Anche in tal caso troppo immediato, soccombente alla sopraffazione del modello e non
rispondente a quanto illustrato, sarebbe stato individuare i contrari dei colori luciferini
semplicemente riportandoli al modo in cui i tre aspetti sustanziali della Trinita son mostrati
nella Commedia: sulla scorta dell’immagine dei tre cerchi di ugual dimensione si sarebbero
infatti, esempio oblato fra i vari, dovuti trarre da fonti come il Liber figurarum (Ii uno
verde, uno aureo e uno rosso) di Giocchino da Fiore, probabile ispiratore, pur nella loro
imparagonabile e imprendibile altezza, dei medesimi versi danteschi (cfr. Par XXXIV,
115-120: Ne la profonda e chiara sussistenza / de |’alto lume parvemi tre giri / di tre
colori e d’una contenenza; / e 1’'un da |’altro come iri da iri / parea reflesso, e ‘I terzo
parea foco / che quinci e quindi igualmente si spiri). Come in modo perentorio dichiara
Aluci — dimanda, scrittor, ch’i cio vo a dire — & invece giusto il testo a cavar da sé
I’eccentrica invenzione del significante, la propria intelleggibilita a rovescio, la
sillabazione lapidaria in cui inscenare, mediante sovraimpressione di linguaggi preclusi
I’uno all’altro (il conveniente e il derisorio, il legittimo e I’illecito, I’autografo e I’apocrifo,
il Dante della Commedia e ser Durante del Fiore), un impensato intrattenimento comico,
una sintassi del godimento, una sistematica ambigua dell’enunciazione nella scrittura.

La contestazione dell’intiero impianto allegorico-simbolico della Commedia € pertanto
raggiunta per speculum in aenigmate nel mezzo di una progressiva sfumatura del registro
linguistico; adombrarsi che nella seconda parte del canto ribaltato s’apre, con un divorzio
dalla narrazione, ad una vera e propria effervescenza di dilogie oscene ascrivibili a pieno
titolo a quella ligneé burlesca che, fra echi triviali di citazione centonaria della Commedia,
propala dalla coeva tradizione comico-realistica sino alla successiva produzione poetica e

48



novellistica: mentre cosi I’iddia “che fini zambracca” assembra la progenitrice delle
ruffiane del Decameron di Boccaccio e del Ragionamento di Pietro Aretino, la similitudine
con la “ciana” pare evocare i tratti del genere rustico ¢ contadinesco, dalla Nencia da
Barberino o dalla Beca da Dicomano fino al capitolo bernesco. La dovizia di vocaboli
coloriti, grotteschi e di chiaro effetto burlesco, a fortiori ove siano innesti lessicali eterocliti
(cagnazzo, cul, zambracca, ciana, ventaccio, pinne, epa, nhano, sbercia, succiar, scana, et
cetera), le metafore sessuali ricorrenti, le immagini “culinarie” di Tolldscuro intento a
“delibare” tra i labbri tre beati, la lunga serie di rime doppie e dure (inne, azzo, izzo, isso,
esso, ommi, acca) sono d’altra parte evidenti richiami di quegli aspetti che, nello stile
“petroso” dei canti dedicati a Malebolge, massimamente il XXI, ragunano gli elementi
topici del comico all’interno della stessa Commedia.

E in tale cornice che le creste simboleggianti le virtd matrimoniali, sulla coda di
Tolloscuro rappresentate in tono svalutativo come escrescenze, sono rimarcate dalla
beffarda improntitudine di Aluci quali orpelli della totalizzante visione cristiana: Ah certo
fu picciol noia gia provata/ quand io sentie tre creste a la sua coda! Non si puo d’altronde
non scorgere qui una eco della diffamatissima teorizzazione materialistica dell’amor
cortese sul crinale dei secoli XII e XIII, nella fattispecie del De amore di Andrea
Cappellano; visione riassumibile nella traduzione del principio “probitas sola quemque
dignum facit amore” (XVIII delle “Regole d’Amore”) in una forma adversus matrimonium
di cui trovar traccia, come scrive il Contini, nella stessa voce stilnovistica di Francesca da
Rimini: “ora I’interpretazione che di quel principio da Francesca, & corporea (‘la bella
persona’), e la realizzazione adulterina: nulla di piu conforme alle teorie del Cappellano.
Per il quale & escluso, a fil di sillogismi, che I’amore possa essere coniugale®. In piu, nella
tre terzine in cui si condensa la retorica di Francesca, dei tre insigni versi in anafora
(citazione ad hominem di quelli guinizzelliani: al cor gentil rempaira sempre Amore e foco
d’amore in gentil cor s’aprende), I’ultimo, amor condusse noi ad una morte, esprime si
I’identita di volere degli amanti nella sorte, ma si ritrova parimenti — in cio gia quasi latore
di una sua pericolosa parodia — nel trattato di Cappellano: “omnia de utriusque voluntate
[...] praecepta compleri”, con la ben diversa valenza di una sua triviale riduzione alla
concomitanza di piacere.

Nella costellazione del “contro-canto” la trasfigurazione della fenomenologia sensibile
dell’amore mediante il suo inserimento nel complesso della dottrina e delle virtu cristiane,
e quindi riveduta quale alienarsi e negazione della originaria, divina beanza della materia
nella forma dell’erotismo, resa dall’immagine pagana di Tolloscuro come “animal pio che
’l caos cinge”. L’innocenza invocata non prelude tuttavia a un toglimento della
contraddizione dialettica (ché altrimenti non s’avrebbe rovesciamento), bensi ad una
circolazione, ad un’inversione delle gerarchie che non s’offre all’esacerbata prolessi del
“vago errore” e del travaglio petrarchesco, né tantomeno a un ritrovamento spiritualizzato
del piacere, quanto piuttosto a una apologetica polemica dell’innocenza del peccato.
Residuo di tale sfondo ideologico é di fatto il pudore che ancora trattiene 1’atteggiamento
di Aluci innanzi a Tolloscuro — “io calai poi le ciglia” — e la reticenza e preterizione del
suo dire (e s’io restai di nuovo sanza lai/ 1’'uom sottile I’ignori, che el sa infino / qual ¢ la
linea ch’i’ non sormontai) dopo essersi spiccato dal quel corpo cui, come Dante, anch’egli
s’appiglia con il proprio compagno, nella ignobile posizione di quelle imponenti terga

8 Cfr. G. Contini, Varianti e altra linguistica, cit., p. 346.

49



(immerse nelle fiamme “da imo all’anche” con allusione, secondo I’immagine
purgatoriale, alla lussuria che esso disfrena).

Lasciato Tolloscuro con un crescendo di licenziose metafore e I’atto di lascivia
compiuto da Mulierposa, il canto riprende punto a punto la grande spiegazione
cosmologica dantesca: quella struttura familiare penetrata da secoli nell’immaginario
dell’Occidente con cui dare ragione, a seguito della caduta dall’alto del cielo del primo
superbo, non solo della formazione dell’Inferno e del Purgatorio, ma della stessa
emersione della terra abitata nell’emisfero boreale. Una visione fondata da una parte sulla
Scrittura e dall’altra sui testi aristotelici, sulla convinzione della posizione del mondo al
centro dell’Universo e dell’emergere e sommergersi ciclico della terra; sull’idea che il
globo terracqueo come un essere animato avesse un “basso” e un “alto” (la sua parte piu
nobile dedotta dal moto della sfera celeste) coincidente con I’emisfero antartico, quello
dove all’inizio della creazione, prima del male e della ribellione della creatura al creatore,
emergeva appunto la terra.

Poiché soltanto la caduta di Lucifero rivoltd I’ordine dell’universo spostando le masse
terrestri nell’emisfero boreale (quello della colpa e dell’esilio ove verra ucciso 1’uomo
innocente per eccellenza, il figlio di Dio), sovvertire tale prospettiva non avrebbe potuto
che ribaltare la sua posizione capovolta, restituirgli quindi quell’Eden che, elevato verso il
cielo sull’“altissimo monte” del Purgatorio, gli era invece diametralmente opposto come
all’uomo peccatore; al tempo stesso lasciar essere una conversione antipodale riducibile
non tanto ad un mero ritorno al principio, quanto ad una sua contaminazione per il tramite
del “libero gioco” dei contrari. Cosi non solo fu il mare che per incontrare Tolloscuro si
mosse, lasciandovi affiorare la terra, dall’emisfero boreale, ma quello medesimo ad esser
asceso dall’abisso degli oceani, anziché dirocciare dalle sfere superne (con una metafora
dell’imperscrutabile profondita del desiderio contrapposta al tema della navigazione che si
stende nelle tre cantiche, sino a trovare nel Paradiso I’approdo a quell’infinito cui le
semplici risorse umane non potrebbero dirigersi). Come rammentato nel commento al testo
si suggerisce una cosmologia manomessa che colloca una sfera interna a quella terrestre —
non & ancor sulla spera, tua orma suta — il cui margine esterno sia appunto il fondo degli
oceani da cui sarebbe risalito Tolloscuro, rendendo ragione del suo aspetto teriomorfo di
gigantesco tritone. D’altro canto il mare, che dianzi stava nell’emisfero settentrionale,
dopo essersi spostato in quello australe avrebbe lasciato emergere il monte del Purgatorio
proprio dall’immane gorgo che, emulazione parodica dell’amore di Dio quale motore delle
sfere celesti, pel disio di lui lascio il suol, e quivi infisso; ritornando incerte verso le
profondita le correnti d’acque, oltre a scoprire la grande montagna della seconda cantica,
avrebbero da ultimo letteralmente scavato I’Inferno — “il bordo ch’¢ 1a ascoso” — la cui
struttura conica risulterebbe dunque ricavata, come un sigillo nella cera, da quel vortice
marino.

Se tuttavia nella Commedia il tragitto compiuto da Dante nell’al di la non é solo un
viaggio morale ma una restaurazione dell’universo a misura del cammino dell’uomo verso
Dio, la rivoluzione delle fondamenta della sua architettura doveva per converso alterare
radicalmente, e con un senso ben preciso, soprattutto tale percorso d’elevazione spirituale.
Al processo ascensionale di Tolloscuro dagli abissi sino alla sommita del monte avrebbe
dovuto corrisponderne uno discensionale di Aluci che lo portasse, compiendo il cammino
di Dante a ritroso, ad entrare dall’egresso dell’Inferno per uscirne infine dall’entrata e
ritrovare cosi una compiuta figura d’uomo: quella allignata in una terrena e inaudita
integritd in cui recuperare gli aspetti d’umanita che quest’ultimo, pur nella commozione e

50



nel dignitoso riconoscimento tributato a taluni peccatori (complicita, svenimento,
tenerezza, financo ‘“condanna del demiurgo giustiziere”), dovette invece, come noto
Contini, progressivamente abbandonare. Uscendo dall’ingresso dell’inferno quella tragica
composizione del valore umano e della pieta con la loro perdizione ed esclusione dalla
salvezza, avrebbe allora restituito una favilla di verita: al mondo storicamente determinato
che i vi si affaccia la concinnita della favella in cui celebrare la belta d’un’imago hominis
onnilaterale, sintesi non solo di amore e intelletto, ma parimenti di spirito e corpo, di
piacere e felicita, di vizio e innocenza, di incontinenza e nobilta.

Cosi i due viandanti giunti all’estremo dell’Eden si apprestano, in contrasto col
trionfante lucore aurorale dilagato nella ascesa di Dante e Virgilio (cfr. Purg XXVII, 109-
111: e gia per li splendori antelucani / che tanto a pellegrin surgon piu grati, / quanto,
tornando, si albergan men lontani, / le tenebre fugga da tutti i lati), ad una discesa,
attraverso il suo “chiuso fesso”, verso le tenebre dell’Inferno — la sbercia e io in quella
posta aprica / uscimmo a scoprir 1’oscuro recesso — cui li condurra “un ventaccio che
salene di 1a” in un turbine ascensionale non certo immemore della “bufera infernal che mai
non resta”, sua prosecuzione veemente e tumultuosa (si veda il commento al testo).

Se il “Dante della realta”, il suo “io” in cui convergono quello trascendentale dell’uomo
(“di nostra vita”) e quello esistenziale (“mi ritrovai”), riesce a coniugare lo storico e il
terreno, a preservare il caduco e il mortale nella visione cristiana dell’eternita, a riscattare il
contingente versandolo nel calco di una poesia in cui nessun gesto sembra restare
indifferente o estraneo, ebbene proprio tale impianto sostiene e legittima in definitiva il
percorso a ritroso intrapreso da Aluci; gli consente cioé di cogliere quel riverbero dalle
cose stesse, di salvare I’eterno nel contingente piuttosto che questo nel primo, di spingere
tale abito, esornato da ogni estetismo frammentario, fino all’aspetto piu soverchio,
caricaturale e grottesco della vita: a quell’istante effimero ed esquisito che, sebbene
marchiato dalla perdurante stigma della condanna, ne contempla e fruisce il tepore del
piacere, offrendone infine provocatoriamente — ma ormai ciechi intrammo in nuovi bui —
I’attraente, contraddittoria, maculata e crudele bellezza.

51



52



Bibliografia

Dante Alighieri, Divina Commedia, a c¢. di. A. M. Chiavacci Leonardi, collana “I
Meridiani”, V ediz., Mondadori, Milano, 2005.

Dante Alighieri, Convivio, a c. di. P. Chiodini, Garzanti, Milano, 1980.

Dante Alighieri, Il Fiore in: Dante, Opere minori, vol. Il, sezione a c. di Angelo
Jacomuzzi, U.T.E.T., Torino, 1986.

Commentari alla Divina Commedia:

- Jacopo della Lana (1324-1328): Comedia di Dante degli Allaghieri col Commento di
Jacopo della Lana bolognese, ed. orig. a ¢. di L. Scarabelli. Bologna, Tipografia Regia,
1866-67; cfr. anche Dante Alighieri, Edizione integrale in fac-simile dei manoscritti 1005
della Biblioteca Riccardiana di Firenze e AG 12.2 della Biblioteca nazionale Braidense di
Milano noti come il manoscritto riccardiano-braidense della Commedia di Dante
Alighieri, con il commento di lacopo della Lana, Roma-Salerno, 2007.

- Guido da Pisa (1327-28?): Guido da Pisa’s Expositiones et Glose super Comediam
Dantis, or Commentary on Dante’s Inferno. Edited with notes and an introduction by
Vincenzo Cioffari, Albany (N.Y. State ) University of New York Press, 1974.

- L’Ottimo commento (1333): L 'Ottimo Commento della Divina Commedia. Testo inedito
d’un contemporaneo di Dante, a c. di A. Torri, [Sala Bolognese]; A. Forni, 1995 (ripr.
facs. dell’ed. Niccolo Capurro, Pisa, 1827-1829).

- L’Anonimo selmiano (13377?): Chiose anonime alla prima Cantica della Divina
Commedia di un contemporaneo del Poeta, pubblicate da Francesco Selmi, Torino,
Stamperia Reale, 1865.

- Francesco da Buti (1385-1395): Commento di Francesco da Buti sopra La Divina
Commedia di Dante Allighieri, Crescentino Giannini, Fratelli Nistri, Pisa, 1858-62.

- Benvenuto da Imola (1375-1380): Benevenuti de Rambaldis de Imola Comentum super
Dantis Aldigherij Comoediam, nunc primum integre in lucem editum sumptibus Guilielmi
Warren Vernon, curante Jacobo Philippo Lacaita. Florentiae, G. Barbéra, 1887.

- Giovanni Boccaccio (1373-75): Esposizioni sopra la Comedia di Dante, a cura di Giorgio

Padoan, vol. VI of Tutte le opere di Giovanni Boccaccio, a c. di Vittore Branca,
Mondadori, Milano, 1965.

53



- Alessandro Vellutello (1544): Dante con |’esposizione di Cristoforo Landino et
d’Alessandro Vellutello sopra la sua Comedia dell ’Inferno, del Purgatorio e del Paradiso,
G. Battista e B. Sessa fratelli, Venezia, 1596; cfr. | commenti danteschi dei secoli XIV, XV
e XVI, ac. di P. Procacioli, ed. elettronica pubblicata da Lexis Progetti Editoriali, 1999.

Epicuro, Scritti morali: Lettera a Meneceo, Massime capitali, Sentenze e frammenti,
Lettere, Testamento, tr. it di C. Diano, B.U.R., ed. X, Milano 2006.

Gioachino da Fiore, Il libro delle figure, a c. di L. Tondelli, SEI, Torino, 1940.

Andrea Cappellano, De amore, a c. di G. Ruffini, Guanda, Milano, 1980.

M. Buonarroti, Le rime, a c. di V. Piccoli, U.T.E.T., Torino, 1930.

Pietro Aretino, Ragionamento, Dialogo, a c. di C. Forno, B.U.R. Milano, 1988.

G. Galilei, Due lezioni all’Accademia fiorentina circa la figura, sito e grandezza
dell’inferno di Dante, in: G. Galilei, Scritti letterari, a c. di A. Chiari, Le Monnier, Firenze,

1970.

Angelus Silesius,Viatore cherubico, in: L’altro io di Dio, a c. di L. Parinetto, Mimesis,
Milano, 1993.

L. Pirandello, La Commedia dei diavoli e la tragedia di Dante, in: Saggi, Poesie, Scritti
vari, a c. di M. Lo Vecchio Musti, Mondadori, Milano, 1960.

G. Contini, Dante come personaggio-poeta della Commedia, in: Varianti e altra
linguistica, Einaudi, Torino, 1970, pp. 335-361.

G. Contini, Un'interpretazione di Dante, in: Varianti e altra linguistica, Einaudi, Torino,
1970, pp. 369-405.

G. Contini, Il Fiore, in: “Enciclopedia Dantesca”, Treccani, Roma, 1970, pp. 895-901.
U. Eco, Sator arepo eccetera, Nottetempo, Roma, 2006.

U. Eco, La ricerca della lingua perfetta nella cultura europea, Laterza, Bari, 2002.

54



